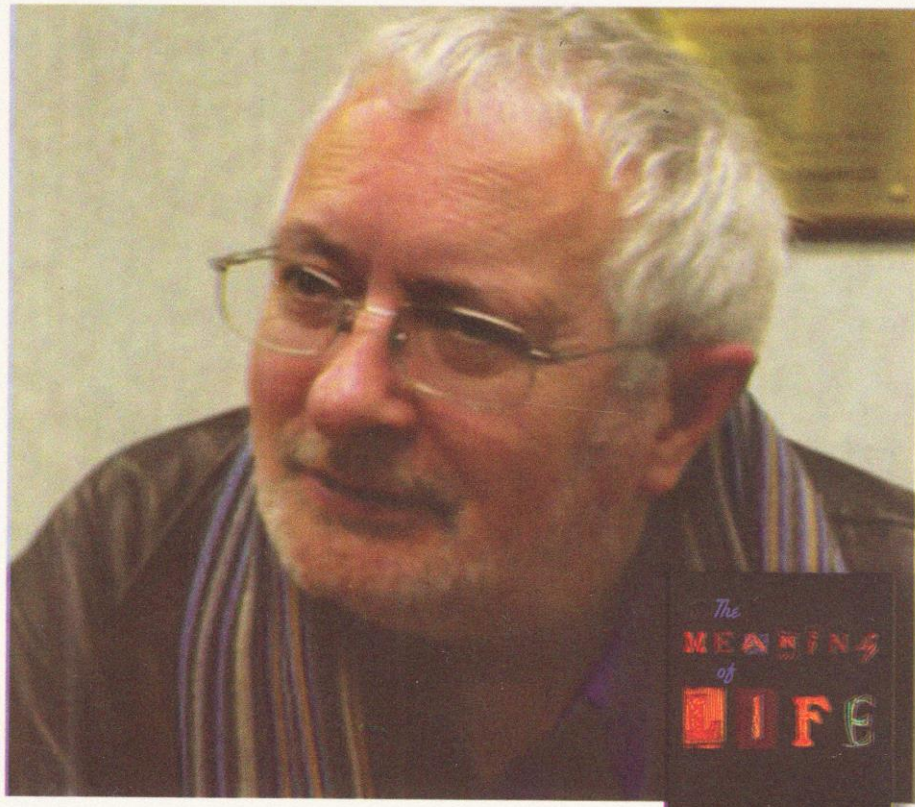


تيري إيفلتون

# معنى الحياة



ترجمة: عهد علي ديب

Terry Eagleton



**معنى الديابة**



إلى أوليفر ،

الذى وجد الفكرة كلها

مربيّة أشدّ الإرباك



## الفهرس

|     |                              |
|-----|------------------------------|
| 9   | تعريف بالصور                 |
| 11  | تصدير                        |
| 13  | ١ - أسئلة وأجوبة             |
| 55  | ٢ - مشكلة المعنى             |
| 87  | ٣ - كسوف المعنى              |
| 119 | ٤ - هل الحياة ما تصنعه منها؟ |
| 151 | قراءة إضافية                 |



## تعريف بالصور

- ١ فيتنشتين جميع الحقوق محفوظة لـ هولتون أرشيفا غتي إيميجز
- ٢ تجمع لـ"العصر الجديد" جميع الحقوق محفوظة لـ مات كاردي ألمي
- ٣ جيري فولول جميع الحقوق محفوظة لـ وولي مك نيمي | كوربيز
- ٤ مشجع رياضي جميع الحقوق محفوظة لـ ركس فيتشرز
- ٥ مونتي بايثون جميع الحقوق محفوظة لـ فوتو ١٢ دوت كوم | كوليكتشن سينما
- ٦ ماكبث جميع الحقوق محفوظة لـ هولتون أرشيفا غتي إيميجز
- ٧ شوبنهاور جميع الحقوق محفوظة لـ هولتون أرشيفا غتي إيميجز
- ٨ في انتظار غودو جميع الحقوق محفوظة لـ روبي جاك | كوربيز
- ٩ أرسطو جميع الحقوق محفوظة لـ بيتمان | كوربيز
- ١٠ الموت متجسداً من فيلم لـ مونتي بيثنون جميع الحقوق محفوظة لـ فوتو ١٢ دوت كوم | كوليكتشن سينما
- ١١ الموت جميع الحقوق محفوظة لـ مارك باورا ماغنوم فوتوز
- ١٢ نادي بوينا فيستا الاجتماعي جميع الحقوق محفوظة لـ رود موسي بروكشنز | كوبال كوليكتشنز



## تصدير

يحسن بكل من يندفع بتهور وطيش لتأليف كتاب له مثل هذا العنوان أن يستعد لمواجهة الأسوأ بحقيقة كبيرة اكتظت برسائل كُتُب بخطّ سِي، تحمل في طياتها جداول ورموز معقدة. ذلك لأن معنى الحياة موضوع ملائم إما للمخبلين أو المهازلين، وما آمله هو أن أنضوي في المعسكر الأخير بدلًا من الأول. فقد حاولت أن أعالج موضوعاً فكريًا رفيعاً بخفقة وسلامة قدر الإمكان، وفي الوقت ذاته أدرسه دراسة جدية. لكن ثمة شيئاً من الطموح المبالغ فيه والسيفيف في الموضوع برمته، في مقابل ميزان البحث الأكاديمي، ذلك الميزان الدقيق. منذ أعوام خلت، عندما كنت طالباً في كامبردج، لفتت ناظري أطروحة دكتوراه بعنوان "بعض أوجه الجهاز التناسلي للبرغوث". لم تكن الأطروحة، مثلاً يظن المرء، بالعمل الذي يلائم أكثر من غيره أولئك ذوي البصر الضعيف، لكنها كشفت عن تواضع مثير للإعجاب يبدو واضحاً أنني لم أتعلم منه. لكن بقدوري على الأقل أن أقول أنني أفت واحداً من الكتب المعدودة عن معنى الحياة لا يروي قصة برتراند رسل وسائق سيارة الأجرة. أشعر بالامتنان العميق لجوزيف دن، الذي قرأ مخطوطة الكتاب وقدّم بعض الانتقادات والاقتراحات الشمينة.

\* جميع المهاوش المرقمة في هذا الكتاب هي للمؤلف، أما تلك المنجمة فهي للمترجم.



١

## أسئلة وأجوبة

تتملك الفلسفة عادةً مثيرة للحنق من تخليل الأسئلة بدل الإجابة عليها، وما أريده هو أن أبدأ على طريقة الفلسفة<sup>(١)</sup> فأسأل : هل "ما معنى الحياة؟" سؤالٌ أصيل، أم أنه يبدو كذلك ليس إلا؟ وهل ثمة ما يمكن عدّه جواباً لذلك السؤال، أم إنه بالفعل سؤالٌ زائف، مثل ذلك السؤال المعروف في امتحان جامعة أكسفورد الذي يفترض أن يُقرأ ببساطة، "هل هذا سؤال جيد؟"

للوهلة الأولى يبدو "ما معنى الحياة؟" شبيهاً بتلك الأسئلة من قبيل "ما هي عاصمة ألبانيا؟" أو "ما لون العاج؟" لكن هل هو كذلك فعلاً؟ أم أنه أشدّ شبيهاً بسؤال "ما طعم الهندسة؟"

ثمة معيار شائع لاعتبار بعض المفكرين سؤال معنى الحياة ذاته خلواً من المعنى. وهو أن المعنى مسألة لغة، وليس أشياء . حيث يرون أنه سؤال عن طريقة حديثنا عن الأشياء ، وليس عن صفة من صفات الأشياء ذاتها ، مثل تركيبها ، أو وزنها أو لونها . فحبة اللفت أو جهاز تخطيط القلب ليس بذي معنى

١ ربما يجدري أن أضيف أنني لست فيلسوفاً، وإنني على ثقة أن البعض من مراجعى سوف يشيرون إلى هذه الحقيقة في سائر الأحوال.

في ذاته؛ ولا يصبح كذلك إلا عندما نأتي على ذكره في أحاديثنا. وعلى ضوء وجهة النظر هذه، فإننا نسبغ المعنى على الحياة بأن نتحدث عنها؛ أما الحياة في ذاتها فليس لها معنى، إلا بمثل المعنى الذي لغيمة. ولا ينطوي على معنى، مثلاً، أن نتحدث عن قيمة بوصفها حقيقة أو زائفة. فالصحة والزيف هما، بالأحرى، وظيفتان من وظائف مفاهيمنا الإنسانية المسبقة حول الغيوم. تعانى وجهة النظر هذه من مشاكل كثيرة، مثلما تعانى معظم وجهات النظر الفلسفية. وسوف ندرس بعضاً من هذه المشاكل لاحقاً.

دعونا نلقي نظرة خاطفة على سؤال أشد إلحاحاً من سؤال "ما معنى الحياة؟". لعل السؤال الجوهرى والأهم الذى قد يشيره هذا السؤال هو "ما علة وجود أي شيء بطلاق، بدلأ من لا شيء؟". ما علة وجود أي شيء، يمكن إزاءه أن نسأل "ما هو معناه؟" في المقام الأول؟ ينقسم الفلاسفة حول ما إذا كان هذا السؤال حقيقياً أو زائفاً، في حين لا يفعل السواد الأعظم من علماء اللاهوت. وذلك لأن معظم علماء اللاهوت يرون أن الجواب على هذا السؤال هو "الله". فالله، مثلما يقول هؤلاء، هو "خالق" الكون، ليس لأنه صانع أكبر من هذا النوع أو ذاك، وإنما لأنه علة وجود شيء ما بدلأ من لا شيء. إنه، مثلما يقولون، أساس الوجود وأصله. وهذا يصح عنه حتى وإن لم يكن للكون بداية. فالله يبقى علة وجود شيء ما بدلأ من لا شيء حتى وإن كان ثمة شيء موجود منذ الأزل.

يمكن فهم السؤال "ما علة وجود أي شيء، وليس مجرد لا شيء" بطريقة أو بأخرى على أنه سؤال آخر مفاده "ما هي علة الكون؟" والذي يمكن اعتباره

سؤالاً عن العلية . وفي هذه الحالة فإن سؤال "ما هي علة؟" يعني "من أين جاء؟" لكن هذا طبعاً ليس ما يعنيه السؤال . لأننا إذا ما حاولنا الإجابة على السؤال بالحديث عن كيف أن الكون برب من الأرض في المقام الأول ، فإن تلك العلل لا بد أن تكون ذاتها جزءاً من كل شيء ، ونكون عدنا إلى حيث بدأنا . وحدها علة لم تكن جزءاً من كل شيء . علة تعلالت على الكون ، مثلما يفترض بالله أن يكون . يمكن أن تتفادى جرّها إلى داخل السجال بهذه الطريقة . إذن فإن هذا السؤال ليس حقيقة سؤالاً عن كيفية تشكّل الكون . كما أنه ، أقله بالنسبة لعلماء اللاهوت ، ليس سؤالاً عن الغاية من العالم ، لما كان العالم ، في رأيهم ، لا ينطوي على غاية أياً تكون . فالله ليس ذلك المهندس السماوي الذي خلق العالم وفي ذهنه هدفٌ استراتيجيٌّ محسوب . إنما هو فنان خلقه ببساطة لأجل مسيرة ذاته ، ولأجل المسرة التي يبعثها في النفس الخلق ذاته . والسبب في أنه يعتبر على نطاق واسع صاحب حسّ أعوج بالفكاهة هو ، إذن ، سبب منطقي ومبرر .

"ما علة وجود أي شيء ، بدلاً من لاشيء؟" هو بالأحرى تعبيرٌ عن العجب من وجود عالمٍ في المقام الأول ، عندما كان يمكن بمنتهى السهولة ألا يوجد شيء . ولعل هذا جزءٌ مما يدور في ذهن لودفيغ فيتنشتين عندما يعلق بالقول "ليس اللغز الكيفية التي يوجد بها العالم وإنما هو حقيقة أنه موجود<sup>(١)</sup>" . يمكن القول إن هذا التعليق هو نسخة فيتنشتين مما يدعوه الفيلسوف الألماني مارتن هيدغرـ *Seinsfrage* ، أو قضية الوجود . والسؤال الذي يربّد هيدغر أن يحبيب عليه هو "كيف جاء الوجود؟" . ذلك أنه أقل اهتماماً بالكيفية التي بربرت

١ لودفيغ فيتنشتين *Philosophicus—Tractatus Logico* (لندن ، ١٩٦١) ص ٦ . ٤٤ .

فيها إلى الوجود كائنات معينة منه بالحقيقة المستغلقة القائلة إن ثمة كائنات في المقام الأول. وهذه الكائنات متاحة لفهمنا، كما لو أنها ببساطة لم توجد. لكن فلاسفة كثراً، ليس أقليهم الفلاسفة الأنجلو سكسونيين، يرون أن السؤال "ما هي الوجود؟" مثال أعلى عن السؤال الزائف. حيث يرون أن معرفة جوابه ليست صعبة وحسب، إن لم تكن مستحيلة؛ بل ومن المشكوك فيه إلى حد بعيد أن فيه ما يتطلب الإجابة. بل ويرون أنه مجرد أسلوب تيوتوني<sup>\*</sup> بليد لإبداء الدهشة. قد يكون سؤالاً سارياً لدى الشاعر أو المتصوف، إنما ليس لدى الفيلسوف. وفي العالم الأنجلو - سكسوني بوجه خاص، تُرسم باحتراس الحواجز بين المعسكرين.

في عمل مثل مباحث في الفلسفة كان فيتغنشتدين متيقظاً للاختلاف بين الأسئلة الحقيقة وتلك الزائفة. حيث يمكن أن يكون للجملة الصيغة القواعدية التي لسؤال دون أن تكون في الحقيقة سؤالاً. أو يمكن أن تضللنا القواعد التي نعرفها فنأخذ افتراضاً ما على أنه افتراض آخر. "ما الذي نعجز عنه، أيها الرفاق، في ساعة النصر وبعد أن ندحر العدو؟" يبدو مثل سؤال ينتظر جواباً، لكنه حقيقة سؤال بلا ذي، يمكن إزاءه أن يرد المرء بتهور وطيش: "لا شيء". فهذا المنطوق يأخذ شكل السؤال لا لشيء، سوى لتعزيز وقوعه المسرحي. " وإن يكن؟"، "لَمَ لا تغرب عن وجهي؟" و "إِلَمْ تَحْدَقْ؟" تبدو مثل أسئلة لكنها

\* نسبة إلى قبائل جرمانية قديمة اخدرت من شبه الجزيرة الواقعة شمال أوروبا و التي تعرف اليوم بـ الدنمارك و غزت بلاد الغال (فرنسا اليوم) في القرن الثاني قبل الميلاد. أبادهم الرومان في العام 102 قبل الميلاد.

ليست كذلك حقيقة. من جهة أخرى، قد يبدو السؤال "أين من الجسد تكون الروح؟" سؤالاً منطقياً، لكن ليس سوى لأننا نفكّر على طول الخطوط في سؤال مثل "أين من الجسد تقع الكليتان؟". من جهة ثالثة، إن للسؤال "أين مني الجسد؟" صيغة سؤال صحيح وأصلي، لكن ليس سوى لأننا نصوغه دون وعي منا على غرار السؤال "أين مني الإبط؟"

لقد أدرك فيتغنشتين أن كثيراً من الأحادي الفلسفية المعقّدة تصدر عن أناس يسيئون استعمال اللغة بهذه الطريقة. حذّر، على سبيل المثال، العبارة "I have a pain" ، التي تماطل من الناحية القواعدية عبارة "I have a pain" . قد يقودنا هذا التماطل إلى الاعتقاد بأن الألم، أو "التجارب" بعامة، "hat" . أشياء نقتنيها مثلما نقتني القبعات. لكن من الغريب أن نقول "Here, take my pain" . ورغم أنه من المنطقي أن نسأل "Is this your hat or mine?" . يبدو غريباً أن نسأل "Is this your pain or mine?" . لنفترض أن ثمة عدداً من الأشخاص في غرفة يخيم عليهما جوّ من الألم؛ وبينما يتنهد كل شخص بدوره بأسى، تتعجب قائلين "Ah, he is now having it!" .

يبدو هذا سخفاً محضاً؛ إلا أنه ينطوي في الحقيقة على بعض التضمينات الهامة جدّاً والخطيرة. صحيح أن فيتغنشتين يفك الخلط بين قواعد "I have a hat" و قواعد "I have a pain" ليس وحسب بطريقة تسلط الضوء على استعمال الضمائر الشخصية مثل "I" و "He" ، إنما بطرق أخرى تقوّض الافتراض الموجود القائل إن تجاري مُلك خاص. غير أن تجاري هي، في الواقع الأمر، ملك خاص أكثر مما هي قبعتي، لما كان بقدوري أن أتصرّف بقبعتي، لكن ليس بألمي. يبيّن لنا فيتغنشتين كيف أن القواعد تدفعنا بالخداع إلى التفكير بهذه الطريقة، وينطوي مثاله هذا على تناقض حاسم، حتى على الصعيد السياسي.



صورة ١

لودفيغ فييتغنشتین، والذي ينظر إليه عموماً على أنه أعظم فلاسفة القرن العشرين.

مهمة الفيلسوف، مثلما رأها فييتغشتين، ليست حل هذه التساؤلات بقدر ما هي تحليلها وتبيان أنها تنتج من خلط "لعبة لغة"، كما دعاها، بلعبة أخرى. فنحن مسحورون ببنية لغتنا، ووظيفة الفيلسوف أن يفك عنا السحر ويخلص من التعقيد الاستعمالات المختلفة للكلمات. فاللغة، لأنها حتماً تنطوي على درجة من الاتساق، تنزع إلى جعل منطوقات مختلفة تبدو على درجة كبيرة من التماثل. ولهذا الحق فييتغشتين على سبيل العبر بمقدمة كتابه *مباحث في الفلسفة اقتباساً من الملك لير* يقول: "سوف أعلمكم الاختلافات".

لم تقتصر وجهة النظر هذه على فييتغشتين وحده، بل استبقها أحد أعظم فلاسفة القرن التاسع عشر جميعاً، فريدريיך نيتشه، عندما تساءل عما إذا كانت قواعdena اللغوية السبب في أننا لم تخلص من الله. فلما كانت قواعdena اللغوية تمكننا من تركيب الأسماء، التي تمثل كائنات متميزة، فإنها أيضاً تجعل من المنطقي أن يكون هنالك اسم أكبر، كيان أكبر يُعرف بـ الله. يمكن دونه أن تختفي جميع الكائنات الصغيرة حولنا. لكن نيتشه لم يؤمن بالكائنات، الكبرى منها أو المألوفة. بل رأى أن ذات الفكرة القائلة بوجود أشياء متميزة، مثل الله أو عنب الشعلب، ليست سوى نتيجة تشبيه<sup>\*</sup> للغة. لا شك في أن نيتشه رأى هذا فيما يخصّ الذات الفرد التي اعتبر أنها لاشيء، أكثر من اختراع مؤات. ربما، مثلما يقول ضمناً في التعليق أعلاه، كان ثمة قواعد إنسانية تستحيل فيها عملية التشبيه هذه. وربما تشكل هذه اللغة لغة المستقبل، تلك التي يحدث بها

\* التشبيه (Reification): هو السبرورة التي تتحذ فيها ظواهر مُتحمة اجتماعياً خاصيات ثابتة، شيئاً كما لو أنها جزء من الطبيعة.

الـ *übermensch* أو الميتا - إنسان الذي يصل أبعد من الأسماء والكائنات المنفصلة كلها ، وتالياً أبعد من الله والأوهام الميتافيزيقية المماطلة . أما الفيلسوف جاك ديريدا هذا المفكر الذي يدين بالكثير لـ نيتشه ، فأشد تشاوئاً في هذا الخصوص . حيث يرى ، مثلما يرى فيتنشتين ، أن هذه الأوهام الميتافيزيقية راسخة في صميم بنية لغتنا ، ومن العسير اجتناثها . لذا ينبغي على الفيلسوف ببساطة أن يشن معركة لا هواة فيها - مثل الحرب التي شنها عليها كونت - يراها فيتنشتين ضرباً من العلاج الألسي ويدعوها ديريدا "التفكير" <sup>(١)</sup> .

ومثلما رأى نيتشه أن الأسماء تشيء ، يمكن بنفس الطريقة أن نرى هذا في الكلمة "حياة" في السؤال "ما معنى الحياة؟" وسوف ندرس هذا عن كثب لاحقاً . يمكن أيضاً أن نرى أن السؤال يقول نفسه لا شعورياً على غرار ضرب آخر من الأسئلة مختلف كليّة ، وأنه هنا تحديداً يخطئ . نقول "هذا الشيء يساوي دولاراً واحداً ، و ذلك الشيء يساوي دولاراً ، فكم يساويان معاً؟"؛ لذا يبدو كما لو أن بقدورنا أيضاً القول "إن لهذه الحقيقة من حيّثيات الحياة معنى ، وكذلك هي تلك الحقيقة ، فأي معنى تحوزه الحيّثيات المختلفة مجتمعة؟" لكن لا ينتج من حقيقة إن للأجزاء معنى أن الكل له معنى يشملها جميعاً ويسمو عليها إلا بقدر ما ينتج أن كثيراً من الأشياء الصغيرة تشكل شيئاً واحداً كبيراً لا شيء سوى لأنها جميعاً ذات لون قرنفلي .

١ لأجل نقاش أكثر تفصيلاً ، انظر مقالتي "أصدقاء فيتنشتين" ، في ضد المزاج (لندن ، ١٩٨٦).

لكن هذا السجال كله، بطبيعة الحال، لا يجعلنا أقرب إلى معنى الحياة. إلا أن تلك الأسئلة تستحق الدراسة وإنعام النظر، لأن طبيعة السؤال تلعب دوراً هاماً في تحديد ما يمكن عدّه جواباً له. والحق، إن الأسئلة، وليس الأجبوبة، هي الجزء الصعب. فمن المعروف أي نوع من الأجبوبة يشيره سؤال سخيف. أما طرح السؤال المناسب فيمكن أن يفتح آفاقاً جديدة شاسعة من المعرفة، ويجلب في إثره أسئلة حيوية أخرى. يرى بعض الفلاسفة، من يُعرفون بذوي الاتجاه التأويلي في الفكر، أن كل ما يقدّم جواباً على سؤالٍ هو واقعٌ. والواقع، الذي يشبه جدياً مجرماً لا يعترف تلقائياً بل ينتظر أن يتم التحقيق معه أولاً، لا يستجيب لنا إلا بما يتلاءم مع تلك الأسئلة التي نطرحها. ولقد لاحظ كارل ماركس ذات مرة بصورة ملتبسة بعض الشيء أن البشر لا يطرحون سوى الأسئلة التي يقدرون على حلها - وبعبارة أخرى، إذا ما امتلكنا ذلك الجهاز المفاهيمي الذي يمكننا من طرح السؤال، فإننا عندئذ نمتلك من حيث المبدأ الوسائل لاختيار جواب له.

وبعض السبب في ذلك يرجع إلى أننا لا نطرح الأسئلة في الفراغ. صحيح أن الأسئلة لا تجرّ أجوبتها مربوطة بإحكام إلى ذيولها؛ وإنما تلمع إلماعاً إلى نوع الاستجابة التي يمكن على الأقل عدّها جواباً. إنها توجهنا في مجالٍ محدودٍ من الاتجاهات؛ وتدلنا بالإيحاء، أين نبحث عن حلّ. وليس من العسير كتابة تاريخ المعرفة بلغة الأسئلة التي رأى البشر أن طرحها ممكن أو ضروري. فليست كل سؤال ممكناً في أي وقت. رامبرانت، مثلاً، لم يسأل إذا ما كان التصوير الضوئي جعل الرسم الفوتوغرافي متوفراً بكثرة.

طبعاً لست أوجي بذلك أنه يمكن الإجابة على الأسئلة جمِيعاً. فنحن ننزع إلى افتراض أنه حيث توجد مشكلة، لا بد أن يوجد حل، تماماً مثلما ننزع بطريقة أشد غرابة إلى تصور أن الأشياء المهمشة ينبغي أن تُلحَّم معاً ثانية. لكن ثمة وفرة من المشاكل التي ربما لن نكتشف حلولها قط، إلى جانب أسئلة ستبقى أبداً دون جواب. فما من سجل، على سبيل المثال، وثق كم شعرة كانت في رأس نابليون عندما قضى، الأمر الذي لن نعرفه أبداً الآن. لعل الدماغ البشري ببساطة ليس على مستوى حل أسئلة محددة، من قبيل أسباب الذكاء وأصوله. وقد يكون السبب في هذا أنه ما من حاجة تطورية بنا لأن نفعل ذلك، رغم أنه ما من حاجة تطورية بنا تدفعنا إلى فهم مأْتم فينيجهن أو قوانين الفيزياء. ثمة أيضاً أسئلة لا نعرف أجوبتها لأنها ما من أجوبة حقيقة، مثل كم عدد أولاد السيدة ماكبث، أو إن كان ثمة شامة صغيرة على الوجه الداخلي من فخذ شرلوك هولمز. وليس بقدورنا الإجابة على السؤال الأخير بالنفي إلا بقدر ما يمكننا الإجابة عليه بالإيجاب.

من المنطقي، إذن، أن يكون هنالك فعلاً جواب على سؤال معنى الحياة، إنما لن يُقدَّر لنا قط معرفته. وإذا ما كانت الحال كذلك، نكون في وضع مثل وضع السارد في قصة هنري جيمس "*The Figure in the Carpet*" الذي يقول له مؤلف مشهور يروقه أن ثمة بنية مخفية في عمله، بنية تُنطوي عليها كل صورة وكل عبارة. لكن المؤلف يوت قبل أن يكتشفها ذلك السارد الماهم والفضولي بسُرُّ. لعل المؤلف خدعاً. أو لعله ظن أن ثمة بنية بالفعل في عمله، دون أن يكون ذلك صحيحاً. أو لعل السارد يرى تلك البنية على طول الخط دون أن يدرك أنه رآها. أو لعل أي بنية يركبها هو نفسه سوف تفي بالغرض.

بل من المنطقي أن يكون عدم معرفة معنى الحياة جزءاً من معناها، تماماً مثلما يساعدني عدم عدّي الكلمات التي أتفوه بها في خطابٍ بعد مأدبة عشاء في إلقاء ذلك الخطاب. لعل ما يجعل الحياة تستمر هو جهلنا بمعناها الأساسي، مثلما هي الرأسمالية بالنسبة لـ كارل ماركس. وهو ما رأه الفيلسوفُ آرثر شوبنهاور، كما رأه فرويد، بهذا المعنى أو ذاك. يرى نيتشه في كتابه  *ولادة المأساة* أن المعنى الحقيقي للحياة أشد شناعة من أن تتألم معه، ولهذا السبب نحتاج إلى الأوهام التي تقدّنا بالعزاء كي نستمر. وأنّ ما ندعوه "حياة" هو محض خيال لازم وضروري. وبدون ذلك المزيف الهائل من الخيال، سيكون الواقع في تباطؤ تدريجي إلى أن يتوقف.

هناك أيضاً مسائل أخلاقية ما من حلّ لها. فيما أن هنالك ضرباً مختلفة من الفضائل الأخلاقية مثل الشجاعة والرحمة والعدالة وسوها، ولأن هذه القيم تتضارب أحياناً بعضها مع بعض، يمكن أن تدخل في صراع مأساوي فيما بينها. ومثلكما جاء في تعليق السوسيولوجي ماكس ويبر المُحبط: "إن المواقف الممكنة بإطلاق من الحياة هي مواقف لا يمكن التوفيق فيما بينها، ومن هنا لا يمكن قط لصراعها أن يصل إلى خاتمة"<sup>(١)</sup>. وفي خط مماثل يكتب إشعياء برلين أن "العالم الذي تَخَبَّرَهُ في تجربتنا اليومية عالمٌ تواجهنا فيه فرصٌ مطلقة بالمثل، وإنْدراكتنا لبعض تلك الفرص يعني حتماً تضحيتنا بالآخرى"<sup>(٢)</sup>. والحق، إن كلام

١ ماكس ويبر *مقالات في علم الاجتماع*، تحرير هـ . هـ . غيرث و سـ . رايت ميلز (لندن، ١٩٩١)، ١٥٢ .

٢ إشعياء برلين *أربع مقالات في الحرية* (أكسفورد، ١٩٦٩)، ١٨٦ .

برلين يعكس خطأً مأساوياً من الليبرالية نراه، على عكس عبادتنا الغرّة لـ"الفرص" أو "الخيارات" في حياتنا اليومية، على أهبة الاستعداد لدفع الثمن الهائل للتزامه بالتحرر والتنوع. كما أنه يتعارض مع صنفٍ من الليبرالية أشد تفاؤلاً يرى بأن التعددية مفيدة في أساسها وأن الصراع بين القيم الأخلاقية صراعٌ محفزٌ باستمرار. لكن الحقيقة تفيض بأن ثمة حالات لا يمكن أن يخرج منها المرء نظيف اليدين. وكل قانون أخلاقي يخضع لضغطٍ كافٍ يتداعى من جذوره. لقد أدرك الروائي توماس هاردي جيداً أن المرء يمكن أن يتلوّن على نحو تعوزه البراعة بأركان الأخلاق، لكن تلك الأركان سوف تُلْحق، كيّفما تحرّك المرء، أذى بالغاً بشخص آخر. الأمر وما فيه أنه ما من جواب على السؤال الذي يسأل بأيٍّ من أولادك تضحي إذا ما أمرك جندي نازي بتسلیمه أحدهم ليُقتل<sup>(١)</sup>.

الأمر ذاته ينطبق على الحياة السياسية أيضاً. فمن الواضح بما لا يقبل الجدل أن الخل الوحيد النهائي للإرهاب هو العدالة السياسية. والإرهاب بهذا المعنى ليس أمراً غير منطقي، بصرف النظر عن مدى عدائيته؛ فثمة حالات مثل إيرلندا الشمالية يمكن فيها أن يدرك أولئك الذين يستعملون الإرهاب لنشر حلولهم السياسية أن مطالبهم بالعدالة والمساواة قد لبّيت أخيراً إلى هذا الحد أو ذاك، ويتوصّلوا إلى نتيجة مفادها أن استعمال الإرهاب أصبح الآن مسبباً للمشاكل فيوافقوا على نبذه. لكن بقدر ما يتعلق الأمر بالإرهاب الأصولي

١ لأجل نقاش مفيد للمعضلات الأخلاقية، انظر روزاليند هرستهاوس، في *أخلاقيات الفضيلة* (أكسفورد، ١٩٩٩)، ف. ٣.

الإسلامي، فإن هنالك من يزعمون أنه حتى إذا ما أوفيت مطالب العرب - بالتوصل إلى حل عادل للمسألة الفلسطينية/الإسرائيلية، وإزالة القواعد العسكرية الأمريكية من الأرض العربية، وغير ذلك - فإن ذبح وتشويه المواطنين الأبرياء سوف يستمر.

قد تستمر الحال على ذلك النحو. لكن هذا يعني الاكتفاء بالقول إن المشكلة تجاوزت الآن أي حل منطقي وممكن. لا أريد بكلامي هذا أن أعتبر عن موقف انهزمي، إنما ببساطة واقعي. فالقوى الهدامة التي تنبثق من قضايا قابلة للمعالجة يمكن أن تكتسب زخماً خاصاً بها يدفعها إلى عدم التوقف في نهاية المطاف. ولعل الوقت قد فات الآن لوضع حدًّا لانتشار الإرهاب. وفي هذه الحالة ما من حل لمشكلة الإرهاب - افتراض يرى معظم الساسة المجاهرون به أمراً مستحيلاً، فضلاً عن أنه افتراضٌ مُقدَّمٌ وغير مستساغٌ عند بقية الناس، ليس أقلهم الشعب الأميركي المتفائل على مر التاريخ. لكن ذلك لا يغيّر في الحقيقة شيئاً. لم ينبع علينا الاعتقاد بأنه حيث توجد مشكلة يوجد دائماً حل؟

التراجيديا واحد من أقوى الأسئلة عن معنى الحياة التي تفتقر إلى حل متفائل. فمن بين أشكال الفنون جمِيعاً، وحدها التراجيديا تواجه سؤال معنى الحياة ببحث دائم ودونما مواربة، مستعدة باستبسال كما هي لتقليل النظر في أشدّ الأوجبة هولاً عليه. التراجيديا في أرفع أشكالها تأملُ جسور في الطبيعة الأساس للوجود الإنساني يعود في أصوله إلى ثقافة يونانية مُعرقة في القدم ترى الحياة هشة ومحفوقة بالمخاطر وسريعة العطب على نحوٍ مُغثٍّ. لقد رأى مؤلفو التراجيديا القدماء أن شعاع المنطق، ذلك الشعاع الواهن، يخترق العالم

في ومضات ليس إلا؛ وأن الأفعال الماضية ترخي بثقلها على التطلعات الحاضرة فتخنقها في مهدها؛ وأن الرجال والنساء يُفْنون في قبضة قوى همجية وحادة تهدد بتمزيقهم إرباً. وليس إلا ببقاء الرأس مطأطاً بينما تسلك درب الخذر عبر حقل الغام الوجود الإلحادي أنه يمكنك أن تأمل بالنجاة، معرباً عن ولائك لآلية قساة نزاة قلماً يستحقون احترام الإنسان، ناهيك عن التمجيل الديني. بل إن ذات القوى الإنسانية التي تمكنك من إيجاد موئي قدم في هذا الحقل غير المستقر تهددك باستمرار بالخروج عن سيطرتك والانقلاب عليك وصررك. والحق، إنه في هذه الظروف المخيفة أن الجوقة في مسرحية سوفوكليس أوديب ملكاً تنطق بحكمها الأخير والكثيب: "لا تخسروا الإنسان سعيداً حتى يقضي، دون أن يتأنم في الأخير".

قد يشكل هذا التعليق استجابة لمشكلة الوجود الإنساني، لكنه بالكاد يشكل حلاً لها. فالتراجيديا ترى أنه في الغالب ما من جواب على سؤال لم تُسْحق حياة الأفراد وتُقطع أوصالها إلى حد لا طاقة لهم به، أو لم يسود الظلم والقمع العلاقات الإنسانية ويهيمن عليها، أو لم يخدع الرجال إلى عَلَى لحم أولادهم المذبوحين. أو بالأحرى، أن الجواب الوحيد يكمن في المرونة التي تُبَحثُ بها هذه المسائل، والعمقُ والذوق الفني اللذان يصوغانها. التراجيديا في أقوى أشكالها سؤال لا جواب له، يحرمنا عاماً من العزاء الذي تقدمه لنا الأيديولوجيا. وإذا ما كانت تبيّن بما لا يدع مجالاً للشك في كل إيماءة من إيماءاتها أن الوجود الإنساني لا يمكن بصورة أو بأخرى أن يستمر على هذا النحو، فإنها تتحدانا لإيجاد حلّ لكربها يكون أكثر من مجرد قطعة أخرى من

الفكر الحالم أو النزعة الإصلاحية التدريجية، أو الإنسانية الوجданية أو الدواء الصالح لجميع الأمراض. وبتصورها عالماً في حاجة ملحة إلى الإصلاح، تلمع التراجيديا في الوقت ذاته إلى أن فكرة الإصلاح ذاتها قد تكون مجرد طريقة أخرى لتشتيت انتباها عن ضرب من الرعب يهدد بتحويلنا إلى حجارة<sup>(١)</sup>.

يقول هيدغر في عمله **الكونية والزمن** إن البشر يتميزون عن غير كائنات بالقدرة على وضع وجودهم الخاص موضوع سؤال وبحث. إنهم تلك المخلوقات التي ترى في الوجود ككل، وليس في مناح معينة منه وحسب، مشكلة. فقد يُشكل هذا الوضع أو ذاك مشكلة بالنسبة للخزير البري، أما البشر. مثلما تقول النظرية - فهم تلك المخلوقات الغريبة التي تتعاطى مع وضعها الخاص على أنه سؤال أو ورطة أو مصدر للقلق أو منبع للأمل أو عبء أو هبة أو خوف أو سخف. وليس هذا في أقله لأنهم يدركون، في حين ربما لا تدرك الخنازير البرية، أن وجودهم محدود ومتناهٍ. ولعل البشر هم الحيوانات الوحيدة التي تحيى أبداً في ظل الموت.

على أية حال، ينطوي المثال الذي يسوقه هيدغر على وجهة نظر "حديقة" ومتميزة. الأمر، طبعاً، ليس أن أرسطو أو أتيلاء المون<sup>\*</sup> كانوا غير واعين

١. كنت كتبت باستفاضة أكثر عن فكرة التراجيديا في العنف الحالو: فكرة المأساوي (أكسفورد، ٢٠٠٣).

\* أتيلاء المون: ملك شعب المون. (حوالي العام ٤٣٣-٤٥٣)، وهو شعب آسيوي متصل انطلاقاً من السهوب على ضفاف بحر قزوين في غزوات متكررة للإمبراطورية الرومانية. غزا أتيلاء المون (٤٥١) بلاد الغال بأعداد كبيرة من الأوستروغوس، أو القوط الشرقيين، الذين هزمهم سابقاً، متحالفاً مع غايسرسك، ملك الواندال. لقاء الجنرال الروماني فلافيوس أوتيوس و هزمه في وقت لاحق من ذلك العام في واحدة من أعنف المعارك في التاريخ القديم على مقربة من مدينة تروا الفرنسية اليوم.

لوجودهما الفاني، رغم أن الأخير كان ربما أكثر وعيًا لفناه الآخرين من فناه هو، إنما هو أيضًا أن البشر، ليس أقله لأنهم يتلذّتون للغة، قادرّون على تشبيه وجودهم الخاص بطريقة ربما لا تفعّلها السلاحف. فبمقدورنا نحن أن نتحدث عما يُدعى "الشرط الإنساني"، في حين من المستبعد أن تقلب السلاحف التفكير بينما تقع في قواعدها في شرط الوجود كسلحفاة. والسلحفاة بهذا المعنى تماثل تمامًا ملحوظًا ما بعد الحداثيين الذين يرون في فكرة الشرط الإنساني فكرةً غريبةً بالمثل. اللغة، بعبارة أخرى، تمكننا ليس وحسب من التحكم بأنفسنا، وإنما من فهم وضعنا ككل. فيما أننا نعيش بالإشارات والرموز، التي تجلب معها المقدرة على التجريد، بوسعتنا أن نفصل أنفسنا عن سياقاتنا، ونحررها من سجن حواسنا وتأمل في الشرط الإنساني كما هو. لكن، مثلما هي النار، فإن قوة التجريد هبة ملتبسة، خلاقة ومدمرة في آن معاً. ذلك أنها إذا ما كانت تمكننا من التفكير بلغة مجتمعات بأسرها، فإنها تمكننا أيضًا من تدمير تلك المجتمعات بالأسلحة الكيميائية.

لكنَّ فصل أنفسنا عن سياقاتنا لا يعني أن نخرج من جلودنا أو نخنق بالعالم من عليه قمة من قمم الأولب. ذلك أن التفكير في وجودنا في العالم هو جزء من طريقتنا في الوجود في العالم. وحتى إذا ما تبيّنا أن "الشرط الإنساني على حاله" هو سراب ميتافيزيقي، مثلما يُصرّ الفكر ما بعد الحداثي، يبقى ذلك الشرط شيئاً متاحاً للتأمل وإنعام النظر. إذن فإن ثمة شيئاً من الصواب في زعم هيدغر. فالحيوانات الأخرى قد تشعر بالقلق بشأن الفرار من الحيوانات المفترسة. مثلاً، أو بشأن إطعام صغارها، لكن لا يبدو عليها

الاكتراش بما دُعي "القلق الأنطولوجي"؛ وبعبارة أخرى، ذلك الإحساس (الذي يرافقه أحياناً إحساس بالدوار حادٌ على وجه الخصوص) بأن واحدنا مخلوق عديم الجدوى وزائد - بأنه "شغف لا نفع منه" مثلما قال جان بول سارتر.

على أية حال، إن الحديث عن الفزع والقلق والاشمئزاز والسخف وما شابه كسمة تميز الشرط الإنساني أكثر شيوعاً مما لا يقاس بين فناني القرن العشرين وفلاسفته مما هو بين فناني وفلاسفة القرن الثاني عشر. فما يسمُّ الفكر الحداثي من طرفه الأول إلى الآخر هو الاعتقاد بأن الوجود الإنساني طارئ، يعني أنه يفتقر إلى أساس أو هدف أو توجّه أو ضرورة، وأن الجنس البشري كان يمكن بنته السهلة لا يظهر على وجه البساطة قط. هذا الاحتمال يفرّغ وجودنا الفعلي من مضمونه، ويرخي عليه ظلاً دائمًا من الفقدان والموت. فنحن، حتى في أشد لحظاتنا نشوة، نكون مدركون بصورة مؤسسة أن الأرض تقييد تحت أقدامنا، وأنه ما من أساس متين لما نحن عليه وما نفعله. وهو ما قد يضفي على أوقاتنا اللطيفة مزيداً من القيمة، أو قد يسامح في التقليل من قيمتها إلى حد بعيد.

لم تلقَ وجهة النظر هذه دعماً كبيراً بين فلاسفة القرن الثاني عشر الذين رأوا أن ثمة أساساً صلباً للوجود الإنساني يُعرفُ بـالله. إلا أنهم أنفسهم رأوا أن هذا لا يعني أن وجودنا في العالم لازم وضوري. بل لقد كان التفكير على هذا النحو هرطقة. فالقول إن الله يتعالى على خلقه يعني فيما يعنيه أنه لم يكن في حاجة لاجتراهه. لكن الله فعل ذلك بداع الحب، وليس الحاجة، بما فيه خلقنا أيضاً. ومن هنا فإن الوجود الإنساني هو وجود مجاني، يعني أنه مسألة نعمة

وهبة، أكثر منه وجوداً لازماً لا يمكن الاستغناء عنه. فلقد كان بقدور الله أن يستمر بدوننا على خير وجه، بل وكان لينعم بحياة أكثر هدوءاً لو لم يخلقنا. ومثل أب لطفل مشاكس، لعله يحس الآن بالندم على قراره بخوض تجربة الأبوة. فالبشر أولاً وقبل كل شيء عصوا قوانينه، وكيفما يزيدوا الأمور سوءاً، فقدوا إيمانهم به كلياً بينما استمروا في عصيان أوامره.

ثمة، إذن، وجهة نظر منطقية ترى أن البحث في معنى الحياة هو احتمالٌ قائم بالنسبة للبشر، بل وأنه جزءٌ مما يجعلنا المخلوقات التي نحن هي. يطرح أياوب في العهد القديم السؤال عن معنى الحياة بإصرارٍ يشبه إصرار جان بول سارتر. لكن السواد الأعظم من اليهود القدماء رأوا أن السؤال ربما كان غير مهم لأن الجواب واضح. فييهوه ووصاياه كانتا معنى الحياة، ولم يكن وارداً البتة عدم تعرف ذلك. حتى أياوب، الذي رأى أن الوجود الإنساني (أو أقله وجوده الخاص) كله خطأ مريع يحسن تداركه بأسرع ما يمكن، يعترف بحضور ييهوه كليّ القدرة.

لعل السؤال "ما معنى الحياة؟" بدا ليهودي قديم غريباً بمثل غرابة السؤال "هل تؤمن بالله؟". أما معظم الناس اليوم فيصوغون ذلك السؤال لا شعورياً على غرار السؤال "هل تؤمن ببابا نويل؟"، أو "هل تعتقد بعمليات الاختطاف التي تقوم بها الكائنات الفضائية؟". على ضوء هذا، ثمة كائنات معينة، على طول الطريق من الله وحيوان *الـyeti*\* وصولاً إلى وحش *لـكـنس*\*\* وأطقم الأطباقي الطائرة، قد تكون

\* *الـyeti* : حيوان خرافي ذو شعر غزير يغطي جسمه ، يشبه الإنسان و يعتقد بأنه يعيش في منطقة الهمالايا.

\*\* وحش خرافي يقال إنه يسكن بحيرة لك نس شمال اسكتلندا، لكن وجوده لم يثبت بعد.

وقد لا تكون موجودة. فالدلائل على ذلك ملتبسة، والرأي من ثم منقسم حيال الأمر. أما اليهودي القديم فلم يتصور، على الأرجح، أن السؤال "هل تؤمن بالله؟" يعني شيئاً من هذا القبيل. فيما أن السموات والأرض صرحت بحضور يهوه، لم يكن السؤال يعني سوى "هل تؤمن به؟". أي أنه كان مسألة ممارسة، وليس افتراضياً عقلياً، تسؤال عن علاقة، وليس عن رأي.

من المحتمل، إذن، أن الناس بعامة في العصر ما قبل الحديث، باستثناء آراء هيدغر العامة جداً، كانوا أقل تأثراً بسؤال معنى الحياة منا نحن الحديثون. ولم يكن هذا وحسب لأن عقائدهم الدينية كانت أدنى مستوى من أن يطالها البحث، إنما لأن ممارساتهم الاجتماعية كانت أقل إشكالية بالمثل. لعل معنى الحياة يتوقف في هذه الظروف على فعل ما فعله أجدادك بدرجة تزيد أو تقل، وما تنتظره منك الأعراف الاجتماعية المغرقة في القدم. فالدين والميثولوجيا موجودان لتوجيهك في المسائل المهمة أساساً. وفكرة أنه قد يكون هنالك معنى لحياتك خاصاً بالنسبة إليك، يختلف تماماً عن معنى حياة الآخرين لم تكن لتحشد حولها عدداً من الأصوات. وعلى العموم، فإن معنى حياتك يتوقف على وظيفتها ضمن كلّ أكبر. أما خارج هذا السياق، فلست أكثر من دالٌ فارغ. فكلمة "فرد" تعني في الأصل "كلٌ لا يتجرأ" أو "لا يمكن فصله عن". ومن الواضح أن ملحمة هومر الأوديسة تتبنى بقوة وجهة النظر هذه، في حين لا تفعل البتة مسرحية شكسبير هاملت.

لكن إحساسك بأن معنى حياتك هو وظيفة من وظائف كلٌ أكبر لا يتعارض إطلاقاً مع امتلاكه حساً قوياً بالفردية. فمعنى فردية الفرد، وليس جوهرها، هو المسألة الأهم هنا. هذا لا يعني القول إن الناس في العصر ما قبل

ال الحديث لم يسألوا أنفسهم من هم أو ما الغاية من وجودهم، بل يعني ببساطة أنهم في غالبيتهم كانوا أقل انفعالاً وتأثراً بالسؤال من أبىير كامو، على سبيل المثال، أو ت.س إلليوت في شبابه. ولهذا علاقة وثيقة بعقيدتهم الدينية.

إذا ما كانت الثقافات ما قبل الحديثة بعامة أقل انشغالاً بمعنى الحياة من فرانز Kafka ، فإن الأمر ذاته ينطبق على الثقافات ما بعد الحديثة. ففي المناخ البراغماتي، الشوارعي الذي يميز الرأسمالية المتطورة ما بعد الحديثة، بنزعتها الشوكوكية تجاه الشاشة الكبيرة والسرديات الكبرى، وتحررها الجريء من سحر الميتافيزيقي، تشكل "الحياة" حلقة ضمن سلسلة من الكليات غير الموثقة. وفي هذا المناخ، نجد أنفسنا مدعوين إلى التفكير في تافه الأمور بدلاً من عظيمها. لكن مما ينطوي على مفارقة ساخرة أتنا نفعل ذلك في الوقت ذاته بينما يفعل العكس تماماً البعض من هم في الخارج بقصد تدمير الثقافة الغربية. ففي الصراع بين الرأسمالية والإسلام الراديكالي، يعمل هذا المعتقد سيء الذكر على إذكاء الصراع وتأجيجه، في حين يجد الغرب نفسه في مواجهة انقضاض ميتافيزيقي دموي في اللحظة التاريخية ذاتها التي ألقى فيها ، إذا ما صح القول، أسلحته الفلسفية. وبقدر ما يتعلق الأمر بالمعتقد، تفضل الحداثة أن تسافر خفية؛ وبعبارة أخرى، تضم ما بعد الحداثة معتقدات كثيرة لكنها ، بالتأكيد ، تفتقر إلى العقيدة.

بل إن كلمة "معنى" تغدو مفردة مشبوهة عند بعض المفكرين ما بعد الحداثيين مثل الفيلسوف الفرنسي غيل ديليوز . ذلك أنها تفترض أن شيئاً ما يمكن أن يمثل أو يقوم مقام شيء آخر، افتراض يرى البعض أنه لم يعد دارجاً. ومن هنا تغدو فكرة الشرح والتفسير ذاتها عرضة للهجوم . فالأشياء هي ذاتها ليس غير، وليس رموزاً ملغزة لشيء آخر. وما تراه هو ما تحصل عليه. أما

المعنى والتفسير فينطويان على رسائل مخبأة وأليات وأعمق متراكمه تحت السطح؛ لكن الفكر ما بعد الحداثي يرى أن مثال السطح/الأعمق هذا كله يبور برأحة ميتافيزيقيا قديمة الطراز. الأمر ذاته ينطبق على النفس، التي لم تعد مسألة تجاويف سرية وأعمق جوانية، بل غدت الآن مفتوحة للنظر، وشبكة منزوعة المركز أكثر منها روحٌ غامضة ومراءة.

لم تكن هذه حال الطريقة ما قبل الحديثة في تفسير العالم والتي نعرفها باسم القصة الرمزية ذات المغزى الأخلاقي. ففي هذا النوع من القصص، لا تحمل الأشياء معانيها في ظاهر وجهها؛ بل ينبغي، عوض ذلك، فهمها كرموز عن "نص" مؤسس أو حقيقة مؤجلة ذات طابع ديني أو أخلاقي في الغالب. لقد رأى القديس أوغسطين أن الاهتمام بالأشياء في ذاتها يعكس صيغة وجود دنيوية وساقطة؛ وأنه، بدلاً من ذلك، ينبغي أن نقرأها قراءة سيميائية على أنها تشير أبعد من ذاتها إلى النص المقدس الذي هو الكون. وبعبارة أخرى، السيميوطيكا والخلاص متلازمان. ينفصل فكر الفترة الحديثة عن هذا النموذج من ناحية أولى بينما يبقى وفيأً له من ناحية أخرى. فالمعنى لم يعد جوهراً روحانياً مطموراً تحت ظاهر الأشياء. لكن ينبغي مع ذلك التنقيب عنه واستخراجه، لأن العالم لا يعبر عنه بعفوية. وأحد الأسماء لهذا المشروع الاستخراجي هو العلم والذي، بناء على وجهة النظر الخاصة هذه، يسعى إلى كشف القوانين غير المرئية والآليات التي تُعمل الأشياء. وبعبارة أخرى، لا يزال ثمة أغوار، لكن الطبيعة، وليس الألوهة، هي ما تفعل فعلها فيها.

تدفع مابعد الحداثة من ثم هذا الإضفاء للطابع العلماني خطوة أبعد. حيث ترى أننا ما دمنا نحمل في جنباتنا سرائر وجواهر وأسس، فإن حضور الدين

المهيب سوف يبقى مخيماً علينا . وأننا لم نقتل الله فعلاً وندفنه بإطلاق . بل أعطيناه ببساطة سلسلة من الأسماء الجديدة الفخمة مثل الطبيعة ، الإنسان ، العقل ، التاريخ ، القوة ، الرغبة وغيرها . وبدلًا من تفكيك جهاز الميتافيزيقيا واللاهوت الذي عفا عليه الزمن ، أعطيناه ببساطة مضموناً جديداً . وليس إلا بالتخلي عن فكرة المعنى "العميق" برمتها ، والتي لا تبني تغرينا بمطاردة سراب الـ معنى الأكبر ، أننا يمكن أن نكون أحراجاً . لكننا ، بلا شك ، لن تكون أحراجاً في أن تكون أنفسنا ، لأننا فككنا أيضاً الجوهر الميتافيزيقي المعروف بـ الذات . ومن ثم ، تبقى لغزاً هوية من سوف يحرره هذا المشروع . قد يكون أيضاً أن ما بعد الحداثة ذاتها ، بغضها الشديد للأسس المطلقة ، ثُهَرَ سراً هذا المطلق أو ذاك إلى داخل السجال . وذلك المطلق ليس ، بالتأكيد ، الله أو العقل أو التاريخ ، لكنه يتصرف بطريقة باتة بالمثل . وكما هي الحال مع هذه المطلقات الأخرى ، من المستحيل سبر أغواره . يعرف هذا المطلق عند ما بعد الحداثة باسم الثقافة .



تنزع الأسئلة عن معنى الحياة ، عندما تُطلقها على نطاق واسع ، إلى البروز في أوقات تمر فيها الأدوار والمعتقدات والأعراف المسلّم بها في أزمة . ولعله ليس من قبيل المصادفة أن أكثر الأعمال التراجيدية تثيراً تنزع إلى البروز في هذه الأوقات أيضاً . وهذا لا يعني أن ننكر أن السؤال عن معنى الحياة يمكن أن يكون سارياً دوماً . لكننا أيضاً لا نستطيع أن ننكر أن وجهات النظر في كتاب هيدغر الكينونة والتاريخ ذات صلة وثيقة بحقيقة أن الكتاب كُتب في فترة اضطراب تاريخي وظهر في أعقاب الحرب العالمية الثانية . وفي حين تُشير كتاب جان بول سارتر الوجود والعدم ، الذي يستكشف أيضاً هذه المسائل بالغة

الأهمية، في خضم الحرب العالمية الثانية، إلا أن الوجودية بعامة، بإحساسها بع بشية حياة الإنسان، لم تزدهر إلا في العقود التالية. قد ينشغل البشر جمِيعاً بالتأمل في معنى الحياة؛ إلا أن البعض منهم، لأسبابٍ تاريخية وجيهة، ينساقون إلى التأمل بإلحاح يفوق إلحاح الآخرين.

إذا ما بحثت مُرغماً على نطاق واسع في معنى الوجود، فمن المحتمل أن يبُوء بحثك بالفشل. أما البحث في معنى وجود المرأة الخاص فهو مسألة أخرى، لأن المرأة يمكن أن يَزعم أن هذا التأمل في الذات متمم لمسألة عيشه حياة ناجزة. إن شخصاً لم يسأل نفسه قط كيف تسير حياته، وما إذا كان يمكن أن تتحسن هو شخص متقرر بوجه خاص في تحقيق الذات. وفي هذه الحالة، من المحتمل وجود ميادين عدّة لا تسير فيها حياته على خير ما يرام. بل إن حقيقة أنه لا يسأل نفسه عن مدى تلاويم الأشياء مع حياته توحّي بأنها لا تتلاءم حسناً مثلاً ينبغي أن تكون. أما إذا كانت حياته تسير على أتم وجه، فعلّم أحد أسباب ذلك أنه يفكّر من وقت لآخر فيما إذا كانت بحاجة إلى ترقيع أو تحويل.

على أية حال، إن درايتك بحقيقة أنك تبلي حسناً يمكن أن يعزّز إحساسك بالرفاه؛ ومن غير المجدي ألا تُصنِّف هذه الميزة المستحقة إلى حالة الرضا العامة التي تعيشها. وبعبارة أخرى، ليس صحيحاً أنك لا تكون سعيداً إلا إذا كنت جاهلاً بذلك. ترى وجهة النظر الرومانسية الساذجة هذه أن التأمل في الذات يسبّب إحباطاً قاتلاً على الدوام. وهذا ما يمكن أن يدعوه المرأة نظرية المشي - على - الحبل - فوق - الهوّة في الحياة؛ وبعبارة أخرى؛ عندما تقلّب التفكير في شؤون الحياة، لن تلبث أن تقع، وسوف يكون وقوعك عنيفاً ومفاجئاً. أما معرفتك مدى تلاويم الأشياء معك فشرطٌ لازم لمعرفة ما إذا كان يتّبعن عليك أن تحاول تغييرها أو تركها كثيراً أو قليلاً على حالها. فالمعرفة معين للسعادة أكثر منها عدوًّ لها.

يوحى السؤال عن معنى الوجود الإنساني كما هو، بصورة أو بأخرى، أننا قد نكون بصورة جماعية ضلتنا طريقنا، بصرف النظر عما نحن عليه من اختلاف كأفراد. في حوالي العام ١٨٧٠ أو ١٨٨٠ في بريطانيا، أخذت تتفكك يقينيات مركبة معينة في العصر الفيكتوري تتعلق بذلك السؤال؛ وكان من نتائج ذلك أن طرح توماس هاردي وجوزيف كونراد، على سبيل المثال، السؤال عن معنى الحياة بإلحاح يصعب تصوره في حالة ولIAM تاكرى وأنطونى تروبيول. أو، في وقت سابق على هؤلاء المؤلفين، جين أوستن. لا شك في أن الفنانين طرحا السؤال قبل العام ١٨٧٠، لكنهم قلما فعلوا ذلك كجزء من ثقافة بحث كاملة. وفي العقود المبكرة من القرن العشرين، أخذت هذه الثقافة، بما تنطوي عليه من ضروب قلق ومخاوف أنطولوجية واضحة، شكل الحداثة. وهي تيار هدف إلى إنتاج بعض من أبرز الأعمال الفنية الأدبية التي شهدتها الغرب على الاطلاق. ومع التحدي الذي شكلته تقريرياً كل قيمة ومعتقد ومؤسسة تقليدية، تهأت الآن الظروف للفن ليطرح أشد الأسئلة دقة حول مصير الثقافة الغربية على حالها، وما وراءها قدر الإنسانية ذاتها. ولا شك في أن ماركسياً متشائماً وجلفاً قد يتبيّن علاقة ما بين هذا الغليان الثقافي والركود الاقتصادي في أواخر العصر الفيكتوري، واندلاع الحرب الإمبريالية العالمية عام ١٩١٦، والثورة البلشفية، وبروز الفاشية، والانهيار الاقتصادي العالمي، وظهور الستالينية، وانتشار الإبادة الجماعية، وغير ذلك. أما نحن فنفضل أن نربط بحثنا هذا ببطأ أقل جلافة بالحياة الفكرية.

خلف هذا التيار الفكري الخصب والمضطرب وراءه، مثلما رأينا، أثراً متأخراً في الوجودية؛ لكنه في الخمسينيات من القرن العشرين تراجع بعامة. ثم طفا إلى السطح ليُزهُر متأخراً في الثقافات المضادة في الستينيات؛ غير أن

هذه المطامح الروحانية كانت في منتصف السبعينيات في تراجع، وقد حدّ منها في الغرب مناخ قاسٍ بصورة متزايدة وبراغماتي. فصرفت ما بعد البنوية، ومن ثم ما بعد الحادثة، النظر عن جميع المحاولات للتأمل في الحياة الإنسانية برمتها بوصفها محاولات "إنسانية" فاشلة - أو بوصفها تلك النظرية "الشمولية" التي أدت مباشرة إلى معسكرات الموت في الدولة الشمولية. ولم يعد هنالك إنسانية أو حياة إنسانية يمكن التفكير فيها. بل كان هنالك ببساطة اختلافات، وثقافات خاصة وأوضاع محلية.

أحد الأسباب في أن القرن العشرين تعذب في التفكير في معنى الوجود أكثر من معظم الحقب الأخرى هو أنه اعتبر حياة الإنسان رخصة على نحوٍ مفزع. لقد كان القرن العشرين بما لا يقاس الحقبة الأشد دموية في سجل التاريخ، بما شهدته من ملايين حالات الموت غير الالزمة. وإذا ما كانت قيمة الحياة انخفضت هذا الانخفاض الجذري في الممارسة، فمن الطبيعي أن يكون معناها هدفًا للدراسة على الصعيد النظري. لكن ثمة مسألة أعم معنوية هنا أيضًا. فمما يميز الحقبة الحديثة أنها تدفع بثبات ما يمكن أن ندعوه البعد الرمزي للحياة الإنسانية إلى الهاشم. ينطوي هذا البعد على ثلاثة ميادين كانت تقليديًا ميادين حيوية: الدين والثقافة والجنس. وقد باتت هذه الميادين الثلاثة جميعًا أقل مركزية في الحياة العامة بينما كشف العصر الحديث أوراقه. أما في المجتمعات ما قبل الحديثة، فقد انتتمت تلك الميادين في شطتها الأعظم إلى المجال العام فضلاً عن الخاص. فلم يكن الدين مسألة ضمير شخصي أو خلاص فردي وحسب؛ بل كان أيضًا مسألة تتعلق بقوة البلد والطقوس العامة والأيديولوجيات القومية. وبوصفه مكوناً رئيساً من مكونات السياسة

الدولية، صاغ الدين مصير الأمم على طول الطريق من الحروب الأهلية إلى الرياحات الملكية. وثمة إشارات تنذر بالشوم تفيد بأن المرحلة الراهنة تعود أدرجها إلى هذا الوضع في مناح معينة.

أما فيما يخص الثقافة، فقد كان الفنان بدرجة أقل شخصاً منعزلاً ومبعداً يصرف وقته متباطلاً في مقهى بوهيمي خليع منه موظفاً عاماً أنيط به دورٌ محدد في القبيلة أو العشيرة أو البلات. فإن لم تستأجره الكنيسة، استأجرته الدولة أو سيد نافذ من سادة الطبقة العليا. كان الفنانون أقل انشغالاً بالتفكير ملياً في معنى الحياة عندما تلقوها تفويضاً مربحاً بتأليف موسيقى قداس لراحة نفس الفقيدة. علاوة، كانت المسألة قد سويت إلى حد بعيد بالنسبة إليهم بفضل عقيدتهم الدينية. وأما الجنسية فقد كانت، آنذاك كما هي الآن، مسألة حبٍ إيروسي وإشباعٍ شخصي. لكنهم أيضاً أغلقوا عليها في غيابٍ مؤسسات القرابة والإرث والطبقة والملكية والقوة والمكانة كما لا يفعل معظمنا الآن.

لا أريد بهذا أن أمثلن تلك الأيام الطيبة. فربما كان الدين والفن والجنسية آنذاك أشد مركزية بالنسبة للقضايا العامة مما هي عليه اليوم؛ إلا أنها تصرفت أيضاً كوصيفات للسلطة السياسية، للأسباب ذاتها تقربياً. وعندما صار بمقدورها الخروج من عباءة السلطة، تمنت بدرجة من الحرية والاستقلال لم تحل بها من قبل قط. إلا أن ثمن تلك الحرية كان باهظاً. فقد استمرت هذه النشاطات الرمزية في تأدية دور عام مهم؛ لكنها في العموم كانت تُقصى على خو مطرد إلى المجال الخاص، حيث لم تعد تهم أحداً سوى المرء ذاته.

لكن ما صلة هذا بسؤال معنى الحياة؟ الجواب هو أن هذه المجالات تحديداً كانت المجالات التي التفت إليها الناس تقليدياً عندما تساءلوا عن معنى وجودهم وقيمة. فقد شكل الحب والعقيدة الدينية وتشمين المرء لقرابته

والثقافة أسباباً جوهرية للعيش كان من الصعب إيجاد ما يفوقها أهمية. بل إن كثيراً من الناس على مر التاريخ كانوا مستعدين للموت، أو جاهزين للقتل، باسمها. لقد التفت الناس إلى هذه القيم بلهفة متزايدة عندما أخذ المجال العام ذاته يعني شيئاً تدريجياً في المعنى. وبدا أن الحقيقة والقيمة انفصلتا، تاركتين الأولى شأنها عاماً والأخيرة شأنها خاصاً.

من الواضح أن الخداثة الرأسمالية أوصلتنا إلى نظام اقتصادي يكاد يكون ذرائعاً صرفاً. فقد كان طريقة حياة مكرسة للقوة والربح والبقاء المادي وليس لاحتضان قيم المشاركة الإنسانية والتضامن. كما كان المجال السياسي مسألة إدارة وسيطرة أكثر منه مسألة بناء تشاركي للحياة المشتركة. بل لقد انخفضت قيمة العقل ذاته وتحول إلى مجرد حساب يهم الفرد. أما بالنسبة للأخلاقية، فقد تحولت هي الأخرى تدريجياً إلى شأن خاص يتعلق بغرفة النوم أكثر منه بغرفة الصف. تزايدت أهمية الحياة الثقافية بمعنى أول، إذ تحولت إلى صناعة متكاملة أو فرع من فروع الإنتاج المادي. لكنها، بمعنى آخر، تضاءلت للتحول إلى مجمل واجهة نظام اجتماعي لا يتسع له الوقت للالتفات إلى أي شيء لا يستطيع دفع ثمنه أو قياسه. فنعت الثقافة إلى حد بعيد مسألة كيف تلهي الناس في أوقات فراغهم دون أن يتتأتى عن ذلك أي أضرار.

غير أن هذا انطوى على مفارقة ساخرة. فمع ازدياد الضغط على الثقافة والدين والجنسية لتلعب دور بدلاً للقيمة العامة المتلاشية، تناقصت مقدراتها على لعب ذلك الدور. وبازدياد تركيز المعنى في المجال الرمزي، ازداد ذلك المجال انحرافاً عن الحقيقة بسبب الضغط الذي مارسه هذا عليه. وبالتالي، أخذت ميادين الحياة الرمزية الثلاثة جمياً تكشف عن أعراض مرضية. فقد تحولت الجنسية إلى هجس غريب. وكانت واحداً من مصادر الحسية المعدودة التي بقيت في عالم متهالك. وقامت الصدمة والعنف الجنسيان مقام عسكرتارية سياسية غائبة. من

جهته، عانى الفن بالمثل من تضخم في القيمة. فلم تر في الحركة الجمالية أقل من غواص لكيفية العيش. وبالنسبة لبعض الحداثيين، مثل الفن المرتع الأخير والهش للقيمة الإنسانية في الحضارة الإنسانية. هذه الحضارة التي كان الفن ذاته أدار لها ظهره باشمئزاز. إلا أن الفن لم يفشل بذلك المرتع إلا على صعيد الشكل. فيما أن مضمونه عكس بصورة محتومة العالم المتشيء من حوله، لم يستطع الفن أن يوفر مصدراً دائماً للخلاص.

في هذه الأثناء، ومع ازدياد بروز الدين في الأفق كبديل للنرفض المستمر الحاصل في المعنى العام، ازداد رزحه في أشكال بشعة متعددة من الأصولية. فإن لم يكن ذلك، فقد رزح به في القيل والقال الذي جلبه العصر الجديد. وباختصار، غدت الروحانية إما متجردة أو رخوة. وصار الآن سؤال معنى الحياة في أيدي الـ *غورو*\* وخبراء التدليل الروحي وتقنيي القناعة المقطّرة وخبراء علاج النفسية بالطرق اليدوية. وبوجود التقنيات المناسبة، صار بقدورك الآن أن تضمن التخلص من مرض انعدام الإحساس بالمعنى في أقل من شهر. التفت المشاهير من أفسدت عقولهم المداهنة والتملق إلى *القبالة*\* والعلموية. وقد ألمهم ذلك تصورهم الخاطئ والمبتدئ بأن الروحانية شيءٌ غريب وسري، وليس عملياً ومادياً. في النهاية، كانت المادة، في صورة الطائرات الخاصة وحشود المعجبين، الشيء الذي حاولوا الفرار منه (في عقولهم على الأقل).

\* الـ *guru*: المعلم الديني عند الهندوس والسيخ.

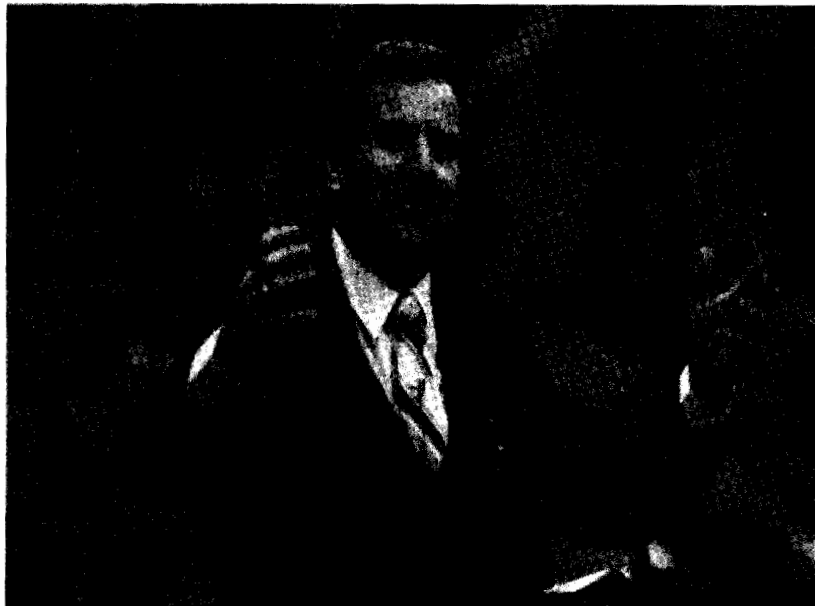
\*\* *القبالة*: فلسفة دينية سرية عند أحجار اليهود وبعض نصارى العصر الوسيط تقوم على تفسير الكتاب المقدس تفسيراً صوفياً.



صورة ٢

تجمع لـ"العصر الجديد" في ستونهنج.

رأى هؤلاء أن الروحاني هو الوجه الأقل شهرة من المادة ليس غير. وأنه مجال من المعموش الصنعي يمكن أن يعوض العقم الذي تنطوي عليه الشهرة الدنيوية. وأنه كلما ازداد غموضاً، يعني أنه ازداد اختلافاً عن الحسابات الجامدة التي يقوم بها وكلاؤهم ومحاسبوهم، ازداد معناه غنى. وإذا ما كانت الحياة اليومية مفتقرة في المعنى، فينبغي مدّها اصطناعياً بهذه المادة. إذ يمكن من وقت لآخر إضافة نكهة عليها بقدار ضئيل من علم الفلك أو العرافة، مثلما يضيف واحدنا أقراص الفيتامين إلى حميته اليومية. كما شكلت دراسة أسرار قدماء المصريين تحولاً ساراً عن ذلك العمل المتمثل في الانتقال إلى قصر آخر بخمسين غرفة نوم. علاوة، وبما أن الروحانية كلها كانت في العقل، لم تتطلب منا الإقدام على أي فعل غير ملائم، مثل تخلص أنفسنا من عبء إدارة قصورنا بالتبريع بمبالغ كبيرة من المال للمشردين.



صورة ٣

الداعية الإنجيلي الأميركي جيري فولول في انطلاقته أصولية بالكامل.

للقصة وجه آخر. فإذا ما كان المجال الرمزي انفصل عن المجال العام، إلا أنه تعرض أيضاً لغزو هذا الأخير. فقد وُضِّبت الجنسية كسلعة مربحة في السوق، بينما صارت الثقافة تعني في القسم الأعظم إعلاماً جماهيرياً جائعاً للربح. وغدا الفن مسألة مالٍ وسلطة ومركز ورأسمال ثقافي. ووضبت صناعة السياحة الثقافات توضيباً غريباً وباعتتها بالتجزئة. بل لقد حول الدين نفسه إلى صناعة مربحة، عندما سلب الدعاة الإنجيليون على شاشة التلفاز الفقراء الأتقياء والسدّاج دولاراتهم التي كسبوها بمشقة. الأمر الذي أوصلنا إلى أسوأ ما ينطوي عليه ذينك المجالين. فالمواضع التي لطالما توفر فيها المعنى بغزارة لم تعد بالفعل تؤثر ذلك التأثير الكبير على المجال العام، بل استعمرتها أيضاً استعماراً شرساً قواه التجارية، فغدت جزءاً من تسرب المعنى الذي سعت في الماضي إلى مقاومته. كما دفع مجال الحياة الرمزية الذي تمت خصصته الآن إلى تقديم ما يفوق طاقته على تقادمه بالشكل اللائق. وبالتالي، صار يصعب إيجاد معنى حتى في المجال الخاص. وبذا وضحاً أن الانشغال بالتوافق بينما تلتهم النيران الحضارة أو تقليم أشجار الحديقة بينما تتداعى جنبات التاريخ من حولنا لم تعد تلك الخيارات المنطقية التي كانتها من قبل.



صورة ٤

العذاب والنشوة: مشجع رياضي.

لا شك في أن الرياضة تشكل في وقتنا هذا واحداً من أكثر فروع صناعة الثقافة انتشاراً وأشدّها تأثيراً. وإذا ما سألتَ ما الذي يوفر بعض المعنى في الحياة في أيامنا هذه لقسط وافر من الناس، الرجال منهم بوجه خاص، فإن الإجابة بـ"كرة القدم" ليست أسوأ ما يمكن أن تحصله. قد لا يعترف كثيرون منهم بذلك؛ لكن الرياضة، وكرة القدم في بريطانيا بوجه خاص، تقام مقام كل تلك القضايا النبيلة من عقيدة دينية وسيادة وطنية وشرف شخصي وهوية إثنية، والتي كان الناس، على مر التاريخ، مستعدّين للموت في سبيلها. تنطوي الرياضة على ولاءٍ وخصوصيات عشائرية وطقوس رمزية وخرافات وأبطال أيقونيين، ومعارك ملحمية وجمال استاطيقي وإنجاز جسدي وإشاعر فكري ونظارة رفيعي الشأن، فضلاً عن إحساس معقد بالاتّمام. كما توفر أيضاً التضامن الإنساني والتواصل الجسدي المباشر الذي لا يوفره التلفاز. فإذا ما اختفت هذه القيم، افتقد إلى المعنى عدد كبير من الحيوانات. الرياضة، وليس الدين، هي الآن أفيون الناس. بل إن الدين، في علم الأصولية المسيحية والإسلامية، ليس أفيون الناس بقدر ما هو هتاف الجماهير.

يحل معلمو الطرق الدينية الدجالون والسّاغات<sup>\*</sup> الزائفة في وقتنا هذا محل آلة متنوعة أشدّ قدماً كانت قد أفلست. فقد اخْتُرِلَ الفلسفه، على

\* الـ *saga* : نوع من السردية الأيسلندية والاسكندينافية القروسطية تحكى عن بطل مشهور أو عائلة أو عن مآثر الملوك والحاربين. وقد ظل معظمها شفرياً حتى القرن الثاني عشر حيث بدأ تدوينها.

سبيل المثال، إلى لا شيء، أكثر من تقنيي لغة بأرديبة بيضاء . صحيح أن الفكرة عن الفيلسوف كدليل وهادٍ إلى معنى الحياة هي تصور عام خاطئ. لكن حتى في هذه الحال، فإن المرء يتوقع منهم لأن يكتفوا بمحاولة ثني الناس عن القفز من النوافذ بالإشارة إلى أن القواعد اللغوية في "Nothing matters" تختلف عن تلك في "Nothing chatters"<sup>(١)</sup>. في الوقت ذاته، أضعف إضفاء الطابع العلماني بصورة تدريجية، فضلاً عن جرائم الكنائس وترهاتها ، الثقة بعلم اللاهوت وألقا به العار. وجاء علم الاجتماع الوضعي وعلم النفس السلوكي ، إلى جانب علم سياسة يفتقر إلى الرؤية الصحيحة، ليكملا خيانة الانتلجمتسيَا . ومع تسخير العلوم الإنسانية بصورة متزايدة لخدمة حاجات الاقتصاد، ازداد تخلٍّ تلك العلوم عن البحث في مسائل جوهرية، فاندفع مزيد من قارئي الطالع والانتهازيين ومجسدي أتلانتيس وخبراء تخلص الروح من سمومها ليسدوا مسدّها. تحول معنى الحياة الآن إلى صناعة مربحة . وقرئت بنهم شديد كتب تحمل عناوين مثل *الميتافيزيقا للصيارة التجارية*. والتفت الرجال والنساء، من لم يسحرهم عالمٌ مهووس بالربح إلى متعهدي الحقيقة الروحية الذين جنوا أموالاً طائلة من تعهدهم لها .

لِمَ سُوِي ذلك يجدر بسؤال معنى الحياة أن يزهو بنفسه في حقبة الحداثة؟ جزئياً، يشك المرء ، لأن مشكلة الحياة الحديثة هي أن ثمة وفرة في المعنى بقدر

---

١ زعم الفيلسوف في جامعة أكسفورد جيلبرت ريل ذات مرة أنه أقنع طالباً بالعدول عن الانتحار بأن شرح له هذا الاختلاف.

ما هنالك شح . الحداثة هي الحقبة التي تقاتل فيها حول جميع المسائل الأخلاقية والسياسية الأشد أهمية . ففي الفترة الحديثة بُرِزَ عدد كبير من المتنافسين في ميدان معنى الحياة ، دون أن يكون أياً منهم قادرًا على توجيه ضربة قاسمة للآخرين . ما يعني أن أي حل مفرد للمشكلة لا بد أن يbedo مربياً ، نظراً لوجود عددٍ كبير من البدائل المغربية . لنجد أنفسنا هنا ، من ثم ، في حلقة مفرغة . ذلك أن المعتقدات التاريخية عندما تأخذ بالانهيار في مواجهة أزمة تاريخية ، يلقي سؤال معنى الحياة بنفسه إلى الواجهة . لكن ذات الحقيقة القائلة إن ذلك السؤال مسيطر الآن تشير مجالاً واسعاً من الردود عليها ، ويسهم هذا التنوع المربك في الحلول تاليًا في الحد من مصداقية أي حل منها . والإحساس بأهمية طرح سؤال معنى الحياة هو ، إذن ، دليل على أن الإجابة عليه ستكون من الصعوبة بمكان .

في هذا الوضع ، يتيسر دوماً للبعض اكتشاف معنى الحياة ، أو على الأقل مقداراً وافراً منه ، في تنوع وجهات النظر حول الموضوع . ويُعرف الذين يسلكون هذا الاتجاه عموماً بـ الليبراليين ، رغم أن البعض منهم يُعرف في أيامنا هذه بـ ما بعد الحداثيين . يرى هؤلاء أن المهم ليس جواباً محدداً على سؤال معنى الحياة بقدر ما هو حقيقة أن ثمة طرائق بالغة التنوع والاختلاف للإجابة عليه . والحق ، إن الحرية التي يدلل عليها هذا يمكن ذاتها أن تكون أثمن معنى يمكن أن ندوسه بأقدامنا أبداً . وما يراه البعض تشظياً ميئوساً منه ، إذن ، يعتبره آخرون تحرراً يبعث على الغبطة أو الحبور .

يرى معظم الذين يسعون سعياً محموماً وراء معنى الحياة أن المهم أولاً وقبل كل شيء هو المعنى الذي يسعون إليه. أما بالنسبة للليبراليين وما بعد الحداثيين فإن المهم هو تلك الجلبة المبهجة التي ينطوي عليها الأخذ والرد ذاته، والذي في رأيهم يمكن أن ينطوي على معنى بقدر ما يمكن أن نكتشف أبداً. فمعنى الحياة يكمن في البحث عن معنى الحياة. ومن هنا، ينزع عدد كبير من الليبراليين إلى تفضيل الأسئلة على الأجوبة، لأنهم يرون إلى الأجوبة على أنها حصرية بإفراط. فالأسئلة حرة في أن تهيئ أى شاءت، في حين ليست الأجوبة كذلك. والمقصود هو أن فن تلك عقلاً بحثاً، لا أن نغلق عليه بحلّ باتّ بصورة مفزعنة. صحيح أن هذه المقاربة لا تعمل على أحسن وجه مع أسئلة مثل "كيف نوصل الطعام إليهم قبل أن يتضوروا جوعاً؟" أو "هل هذه طريقة ناجعة لمنع الجرائم العنصرية؟" لكن لعل في أذهان الليبراليين أسئلة أكثر رقياً.

لكن التعددية الليبرالية قاصرة، على أية حال. ذلك أن بعض الأجوبة التي تقدمها على سؤال معنى الحياة ليست وحسب في تطاحن واحدها مع الآخر، بل وتعارض فيما بينها بالتبادل. فقد تؤمن أنت في أن معنى الحياة يكمن في الاهتمام بالضعفاء ، في حين أؤكد أنا أنه يكمن في التنمّر على كل ما تقع عليه يداي من مخلوقات مريضة لا حول لها ولا قوة. ورغم أن كلانا قد يكون مخطئاً ، من غير الممكن أن نكون كلانا مصيّبين. وهنا ينبغي حتى على الليبرالي أن يكون حصرياً بصورة صارمة ، فيستبعد أي حل ( مثل بناء دولة شمولية) يمكن أن يقوض التزامه أو التزامها بالحرية

والتعددية. وينبغي ألا يسمح للحرية بأن تقوّض الأسس التي تقوم عليها، رغم أن الراديكاليين يقولون أنها في الظروف الرأسمالية تقوّض أسسها كل يوم.

التعددية قاصرة بهذا المعنى، أيضاً، وهو أنه إذا ما كان هنالك شيء يدعى معنى للحياة، فإن هذا الشيء لا يختلف باختلاف كل واحدٍ منا. فبمقدوري القول "إن معنى حياتي هو أن أحتسي من ال威سكي بالقدر الذي لا يتعارض مع مقدراتي على الزحف ليس غيره"، لكن ليس بمقدوري القول "إن معنى الحياة بالنسبة إليّ هو احتساء الكثير من ال威سكي"، ما لم يكن ذلك طريقة أخرى وحسب للتعبير عن الزعم السابق. وإن فإن ذلك أشبه بالقول "لون الثلوج بالنسبة إلى فيروزوي مشوب بالفوضى"، أو "إن معنى "القناي الخشبية في لعبة البولينغ" بالنسبة إليّ هو "أزهار اللوتس". فالمعنى ليس وحسب شيء أقرره. وإنما إذا ما كان للحياة معنى بالفعل، فإنه معناها بالنسبة إليك وإلي وكل واحد سوانا، أيًّا كان المعنى الذي نظنها تمتلكه أو تود لو تمتلكه. والحال، إنه قد يكون للحياة عدد من المعاني. وما من سبب يعين علينا أن نظن أن لها معنى واحداً فقط. ومثلاً ما يكمننا أن نعزّز إليها كثيراً من المعاني المختلفة، يمكن أيضاً أن يكون لها عدد كبير من المعاني الفطرية، إن كان لها معانٍ فطرية بإطلاق. ولعل ثمة غايات عديدة مختلفة تفعل فعلها فيها، البعض منها متعارض بالتبادل. أو لعل الحياة تغير هدفها من حين لآخر، مثلاً ما نفعل نحن بالضبط. لذا لا يجدر بنا افتراض أن المعنى أو الفطري ينبغي أن يكون

دوماً ثابتاً ومفرداً. وماذا لو أن للحياة هدفاً بالفعل، لكنه يتعارض مع مشاريعنا الخاصة؟ قد يكون للحياة معنى، لكن الغالبية الشاسعة من الرجال والنساء الذين عاشوا أبداً كانوا مخطئين بشأن ماهيتها. فإذا ما كان الدين زائفاً، على سبيل المثال، فهذا إذن هو الواقع.

من المحمّل، على أية حال، أن ينظر كثير من قراء هذا الكتاب إلى العبارة "معنى الحياة" بمثابة الشك الذي ينظرون به إلى بابا نويل. وهذا لأن العبارة تبدو تصوراً غريباً، غير متكلّف ومطرباً في آن معاً، مناسباً كهجائية ساخرة يؤديها فريق عمل مونتي بيثنون<sup>(١)</sup>. يؤمن عدد كبير من المثقفين في الغرب اليوم، أقله خارج الولايات المتحدة المتدينة بصورة تسترعي الانتباه، أن الحياة ظاهرة تطورية طارئة لا تنطوي على معنى جوهرى إلا بقدر ما ينطوي عليه تغيير اتجاه هبوب الرياح أو قرارة البطن. لكن الحقيقة القائلة إنها لا تنطوي على معنى معطى تفسح من ثم المجال للأفراد من الرجال والنساء للتوصّل إلى المعنى الذي يريدون لها. وإذا ما كان حيواتنا معنى، فإنه شيء نستثمرها فيه وليس شيئاً تولد متسلحة به.

١. ثمة فيلم آخر ليس من إنتاج بيثنون بعنوان *معنى الحياة*، كتب شاهدته ذات مرة في هيكسل المورمون في مدينة سولت لايك. و لسوء الحظ، فقد نسيت تماماً ما زعم الفيلم بأنه معنى الحياة، جزئياً لدهشتي من أنه لم يستغرق سوى ما يقرب من أربع دقائق.



صورة ٥

مايكل بلاين في دور قس إنجيلي في فيلم مونتي بايثون "معنى الحياة".

على ضوء وجهة النظر هذه، فإننا حيوانات تكتب سيرتها بنفسها، ولسنا بحاجة لأن يكتبها لنا شيء مجرد يعرف بـ الحياة. لقد رأى نيتشه وأوسكار وايلد أننا جمِيعاً (إذا ما امتلكنا الجرأة وحسب) يمكن أن تكون فنانين خارقين نمتلك المواد الأولية وننتظر أن نصوغ أنفسنا في هيئَة متقدنة وفريدة. العبرة التقليدية في هذا، مثلما أفهمها، هي أن معنى الحياة لا يُعد مسبقاً وإنما يُركب تركيباً؛ وأن بمقدور كل واحدٍ منا أن يفعل هذا بطرقٍ شتى. وما من شك في أن هذا المثال ينطوي على قسطٍ وافرٍ من الحقيقة، لكن ولأنه أيضاً مثالٌ جامدٌ ومملٌ نوعاً ما، أريد أن أضعه تحت الضغط في صفحات هذا الكتاب. ولذلك سأفرد بعض الكتاب للبحث في وجهة النظر هذه عن معنى الحياة بوصفها مشروعَاً خاصاً، كي نرى إلى أي حد يمكنها أن تصمد.



## مشكلة المعنى

"ما معنى الحياة؟" واحدٌ من تلك الأسئلة النادرة حيث تكاد كل كلمة تقريباً أن تشكل مشكلة. وهذا يشمل حتى الكلمة الأولى، ذلك أن ملايين لا تخصى من المؤمنين الدينين يرون أن معنى الحياة ليس سؤالاً عن شيء، وإنما عن شخص. ولعل نازياً مخلص الولاء كان ليوافق على هذا على طريقته الخاصة، إذ يجد معنى الحياة في شخص أدولف هتلر. وقد لا ينكشف لنا معنى الحياة إلا عند نهاية الزمان، في هيئة مسيح يأخذ كل وقته في الوصول. أو قد يكون الكون كله مجرد ذرة في ظفر إيهام عملاق كوني.

والحال، إن الكلمة الخلافية بحق في هذا السؤال هي كلمة "معنى". فنحن ننزع في أيامنا هذه إلى الاعتقاد بأن معنى الكلمة ما ينحصر في استعمالها في شكل خاص من الحياة؛ لكن للكلمة "معنى" ذاتها عدداً صحيحاً من هذه الاستعمالات. وها هنا بعضها :

**Poisson** means "fish".

Did you mean to strangle him?

Those clouds mean rain.

When she referred to " a flea-bitten, geriatric donkey", did she mean the one in the paddock over there?

What is the meaning of this disgraceful affair?

I meant you, not her.  
Lavender-scented bath soup means a lot to him.  
The Ukrainians mean business.  
This portrait is meant to be priceless.  
When the deceased asked the waiter for **poison**, could he  
by chance mean

**Poisson?**

Their encounter seemed almost meant.  
His rages doesn't mean a thing.  
Cordelia was meant to return the corkscrew by Sunday  
lunch time.

يمكن القول إن هذه الاستعمالات للكلمة تدرج في مقولات ثلاثة. تعنى المقوله الأولى بالنية على شيء ما أو وضعه في الذهن؛ والحق، إن الكلمة "معنى" "meaning" ترتبط اصطلاحياً بالكلمة "ذهن" "mind". أما المقوله الثانية فتعنى بفكرة التدليل، في حين تجمل المقوله الثالثة المقولتين الأوليين معاً بالإضافة إلى فعل النية أو وضعه في الذهن للدلالة عليه.

من الواضح أن السؤال "Did you mean to strangle him?" يعني بنواياك أو بما كنت وضعته في ذهنك آنذاك، وكذلك هي جملة "I meant you, not her". وأن تبدو المشاجرة بينهما "مدبرة" بصورة أو بأخرى يعني أن تبدو مقصودة على نحو غامض، ربما من قبل القدر. "Lavinia means well" تعنى أن لافينيا تضرم نوايا طيبة، وإن كانت لا تترجم تلك النوايا دوماً إلى فعل مادي. "Cordelia was meant to return the corkscrew" تعنى أنها وضعتنا في حساباتها (أو توقعنا) أن "The Ukrainians clearly mean business". تعيد كورديليا نازعة السدادات. "This portrait is meant to be priceless" هي بصورة تزييد أو تقلل مرادف لـ "يُعتقد بأنها لا تقدر

بشنن" ، يعني أن هذه ما "يراه" الخبراء . لا تعبر هذه الجملة تماماً عن فكرة عقد النية .  
غير أن معظم الأمثلة الأخرى تفعل .

"Lavender, فإن جملتي "Those clouds mean rain" وـ "Those clouds mean rain" لا تشيران إلى نوايا أو حالات ذهنية . فالغيمون لا تنوي أن "تدل على المطر" ، وإنما تدل عليه وحسب . وبما أن الصابون برأحة الخزامي يفتقر إلى ذهن خاص به ، فإن القول إنه يعني الكثير لأحدهم يعني "What is the meaning of this disgraceful affair?"  
اللاقة . لاحظ أن هذا السؤال لا يسأل عما يحاول الأفراد المعنيين بالعلاقة الدلالة عليه ، وإنما يسأل عن دلالة العلاقة ذاتها . "His rages doesn't mean a thing".  
تعني أن ثورات غضبه لا تدل على شيء ، وإنما لا تعني بالضرورة أنه لا يحاول أن يدل على شيء بواسطتها . فالمسألة هنا ليست مسألة نوايا . تشير المقوله الثالثة ، مثلما رأينا ، ليس وحسب إلى عقد النية ، أو مجرد التدليل ، وإنما إلى فعل عقد النية للدلالة على شيء ما . وتتضمن هذه المقوله أمثلة من قبيل "What did she mean by a flea-bitten geriatric donkey?" أو "Did he really mean **Poisson**?"

من المهم التمييز بين المعنى كدلالة معطاة والمعنى ك فعل ينوي التدليل على شيء ، ما . ويكون رؤية كلا المعنيين في جملة مثل "عنيد" (قصدت) أن أطلب سمكاً ، لكن الكلمة التي تفوهت بها فعلياً تدل على سمّ . فالسؤال "ما الذي تعنيه أنت؟" يعني "ما الذي يدور في ذهنك وتريد أن تدل عليه؟" في حين أن السؤال "ما الذي تعنيه تلك الكلمة؟" يعني ما قيمة التدليل التي تحوزها في نظام السبني معطى . يدعوا أحياناً دارسو اللغة هذين المعنيين المختلفين لكلمة "معنى" بـ المعنى ك فعل والمعنى ك بنية .

وبقدر ما يتعلّق الأمر بالحالة الأخيرة، فإنّ معنى كلمة ما هو وظيفة من وظائف بنية السينية معينة - فكلمة "سمك" تتحصل على معناها بفضل موقعها في نظام لغة، وعلاقاتها مع كلمات أخرى ضمن هذا النظام، وغير ذلك. وإذا ما كان للحياة معنى، إذن، فقد يكون معنى نقوم نحن بمنحها إياه بفاعلية، على طول الخطوط مثلما نوظف مجموعة من العلامات السوداء على صفحة بصورة تنطوي على معنى؛ أو قد يكون معنى تحوزه في سائر الأحوال بصرف النظر عن فاعليتنا، موازٍ بدرجة أكبر لفكرة المعنى كبنية أو كوظيفة.

لكن إذا ما ضغطنا هذين المعنيين لكلمة "معنى" وجدنا أنهما ليسا مختلفين ذلك الاختلاف الكبير بعد كل شيء . بل يمكن أن تتخيل علاقة دجاجة و بيضة بينهما . فكلمة "سمكة" تعني مخلوقاً مائياً ذا حراشف، ليس لأي سبب آخر سوى لأن عدداً لا يحصى من يتحدثون الإنجليزية يستعملون الكلمة بهذه الطريقة. أما الكلمة ذاتها فيمكن رؤيتها كمستودع أو ترسّب لسلسلة كاملة من الأفعال على مر التاريخ . لكن، في المقابل، ليس بقدوري سوى أن أستعمل الكلمة "سمك" للإشارة إلى تلك المخلوقات المائية الحرشفية . لأن هذا ما تدل عليه الكلمة ضمن بيئة اللغة خاصتي .

ليست الكلمات مجرد قشور ميتة تنتظر أن ينفح فيها معنى متحاثون أحياء . وإنما ما أعنيه (بمعنى أنوي قوله) رهنُ بالمعاني التي أجدها في متناول يدي في اللغة التي أتحدها . فليس بمقدوبي أن "أعني" سلسلة من الكلمات التي لا تتطوّي البتة على معنى ، رغم أن بمقدوبي ، مثلما سترى بعد قليل ، أن أدل على شيء بواسطتها . كما أنه ليس بمقدوبي أن أنوي قول شيء يقع بكماله خارج نطاق لغتي ، مثلما لا يمكن لشخص أن ينوي أن يغدو جرّاح دماغ مالم

يتلخص فهم جراح الدماغ في المقام الأول. وبعبارة أخرى، ليس بقدوري أن أجعل الكلمة ما تعني ما أريد بها أن تعني. وحتى إذا ما استدعيت صورة ذهنية حية لسمكة رنكة مدخنة بينما ألفظ الكلمات "منظمة الصحة العالمية"، يبقى معنى ما قلته "منظمة الصحة العالمية".

إذا ما نظرنا إلى المعنى على أنه الوظيفة التي تؤديها الكلمة ما في نظام ألسني، يمكننا عندئذ القول عن كل شخص يتمكن من ذلك النظام إنه يفهم معنى تلك الكلمة. فإذا ما سأله أحدهم كيف أعرف معنى "الدرب إلى الهاك"، قد يكون كافياً أن أجيبه بأنني أتحدث الإنجليزية. لكن هذا لا يعني أنني أفهم كل استعمال خاص لهذه العبارة. ذلك أنه يمكن استعمالها في ظروف مختلفة للإشارة إلى أشياء مختلفة؛ ولكنني أعرف ما تعنيه بـ *هذا* المعنى لكلمة "تعني"، ينبغي أن آخذ في الحسبان المعنى الذي يقصده متحدث أو متحدثون معينون في سياق خاص. وباختصار، يتبعنا على أن أرى كيف استعملت العبارة بالمعنى المادي الملموس، ولا يكفي هنا معرفة المعنى القاموسي للكلمات المفردة وحسب. فليس من السهل دوماً معرفة ما تشير إليه الكلمة ما أو تمييزه عن غيره في وضع معين. "التفطيس"، على سبيل المثال، واحدة من الكلمات الاسترالية الأصلية التي تعني "الكحول"، وذلك لأن الأستراليين الأصليين أخذوا الكلمة في سياق الأنخاب التي كان أسيادهم الكولونياليون يرتفعونها لـ "الملك".

يكتنن القول عن أحدهم: "لقد فهمت كلماته، لكنني لم أفهم كلماته"، يعني أنني كنت مطلعاً كفاية على الدلالات التي كان يستعملها، لكنني لم أفهم كيف كان يستعملها - إلام كان يشير، وعن أي موقف تجاهها كان يعبر ضمناً، وماذا أراد بي أن أفهم من كلماته، ولم أراد مني أن أفهم ذلك، الخ. وكيفما أسلط الضوء على هذا جمیعه، ينبغي أن أعيد

وضع كلماته في سياق خاص؛ أو- ما يؤدي إلى النتيجة ذاتها. أن أفهمها كجزء من حكاية. وبقدر ما يتعلق الأمر بذلك، فإن الإطلاع على المعنى القاموسي للكلمات ليس بذي فائدة عظيمة. نحن، إذن، نتحدث في هذه الحالة الأخيرة عن المعنى كفعل - كشيء يقوم به الناس، أو كممارسة اجتماعية، أو مجموعة من الطرائق المختلفة، الملتسبة والمناقضة بالتبادل أحياناً، التي يستعملون بها دليلاً معيناً في شكل خاص من الحياة.

أي ضوء ، إذن ، تسلطه هذه المعاني المختلفة لكلمة "معنى" على السؤال "ما معنى الحياة؟". بداية ، من الواضح أن السؤال "ما معنى الحياة؟" مختلف عن السؤال "ما معنى مهرجان؟" ذلك أن الأول يسأل عن ظاهرة ، في حين يسأل الثاني عن معنى كلمة . وليس الكلمة "حياة" هي التي تجدها مربكة ، وإنما الشيء ذاته . من ناحية أخرى ، نلاحظ أنه عندما يتافق أحدهم قائلاً "حياتي بلا معنى" ، فإنه لا يقصد أن حياته لا تنتهي على معنى مثلكما لا تنتهي الرموز & على معنى . بل يقصد ، بالأحرى ، أنها بلا معنى مثلما هي جملة "إننا ، إذ نؤكّد لكم بكل تواضع عندينا واحترامنا في جميع الأوقات ، نبقي خدمكم الأوفياء والمحاسين ..." بلا معنى . فأولئك الذين يرون الحياة بلا معنى ليسوا يتافقون من أنهم يجهلون المادة التي بنيت منها أجسادهم ، أو من أنهم يجهلون إذا ما كانوا في ثقب أسود أو في أعماق المحيط . وإذا ما كانت حياتهم تفتقر إلى المعنى بالمعنى السابق للكلمة فإنهم عندئذ مرضى نفسيين ، وليسوا مجرد أناس محبيطين . ما يقصدونه ، بالأحرى ، أن حياتهم تفتقر إلى المغزى . وأن ففتقر إلى المغزى يعني أن نفتقر إلى الهدف والمادة والغاية والتوعية والقيمة والاتجاه . وما يقصده أولئك ليس أنهم لا يفهمون الحياة فهماً شاملًا ودقيقاً ، إنما أنهم يفتقرن إلى ما يعيشون لأجله . وليس المشكلة أن وجودهم مستغلق

على الفهم، وإنما أنه فارغ ليس إلا. لكن معرفة أنهم فارغون تتطلب قدرًا لا يأس به من التأويل، وتاليًا من المعنى. ومن هنا فإن "حياتي بلا معنى" هي عبارة وجودية، وليس منطقية. وإن شخصاً يحس بانعدام المعنى سوف يبحث على الأرجح عن حبوب للاتحار وليس عن قاموس.

لا يضطر ماكبث شكسبير إلى الاتتحار، لأن عدوه ماكدوف يرسله إلى الآخرة بضربة سيف؛ لكن المطاف ينتهي بذلك المعتمدي الاسكتلندي لأن يعاني ذاتَ الحالة العقلية اليائسة :

.... أَخْمَدِي أَيْتَهَا الشَّمْعَةُ الْذَّاوِيَةَ!

فَمَا الْحَيَاةُ سُوَى ظَلَّ مَاشٍ، وَمَمْثُلٌ بِأَئْسِنٍ  
يَخْتَالُ وَيَبْدُدُ وَقْتَهُ عَلَى الْمَنْصَةِ،  
ثُمَّ لَا يُسْمَعُ عَنْهُ شَيْءٌ؛ الْحَيَاةُ حَكَايَةٌ  
يَحْكِيَهَا أَبْلَهُ، مَلِيَّةٌ بِالصَّخْبِ وَثُورَاتِ الْغَضَبِ،  
إِنَّمَا بِلَا دَلَالَةٍ.

## الفصل 5 ، المشهد 5

هذه الفقرة أشدَّ غموضاً وإرباكاً بكثير مما تبدو. يتذمر ماكبث حقيقة من منحنيين من مناحي الحياة. سرعة زوالها وخواوها. ويفقدوننا رؤية العلاقة بين الاثنين. فما يفرغ الإنجازات من مضمونها هي حقيقة أنها لا تلبث أن تزول. غير أن سرعة زوال الأشياء ليست تراجيدية بالضرورة، بل يمكن رؤيتها ببساطة كجزء من طبيعتها، دون تضمينات محزنة ومحتمة. فإذا ما كانت مآدب العشاء اللطيفة تزول، كلَّك يزول الطغاء ووجع الأسنان. والسؤال الذي يطرح نفسه هو هل يمكن لحياة إنسان لم يحدها حد، بل امتدت على طول الطريق إلى الأبد، أن تمتلك شكلًا ذا مغزى خاصاً بها؟

أليس الموت بهذا المعنى واحداً من الشروط المسبقة لامتلاك الحياة معنى بإطلاق؟ أم أنه يمكن أن تظل تلك الحياة ذات معنى بمعانٍ أخرى للكلمة غير "امتلاك شكل ذي مغزى"؟ على أية حال، إن كانت الحياة فعلاً سريعة الزوال إلى هذا الحد، فهل ينبغي أن تدفعنا هذه الفكرة ذاتها إلى تسريع زوالها ("أحمدى، أيتها الشمعة الداودية!")؟

تؤدي تلك الأبيات بأن الوجود الإنساني، شأن عرض مسرحي، لا يدوم طويلاً. بيد أن هذه الصورة تهدد بتقويض الفكرة التي تدعمها، لأنه من طبيعة أي مسرحية ألا تستمر لوقت طويل. وأخر ما نريده هو أن نجلس في المسرح إلى ما شاء الله. لم إذن لا نقبل قصر الحياة بالمثل؟ أو لم لا نقبل قصر الحياة أكثر مما نتقبل قصر الدراما، لما كان الأول أمرٌ طبيعي، في حين ليس الثاني كذلك؟ علاوة، إن خروج ممثلة من منصة المسرح لا يلغي صحة كل ما فعلته أو قالته على المنصة. بل على العكس، يشكل خروجها جزءاً مما يعنيه ذلك. أي إنها لا تخرج لمجرد الخروج ملتمسة طريقها خطط عشواء. وبهذا المعنى، أيضاً، تجري صورة المسرح معاكسة للفكرة القائلة إن الموت يخالف إنجازاتنا ويقضى علينا.

ليس طبعاً من قبيل المصادفة أن يقدم لنا شكسبير هيئة ممثل تعوزه البراعة عندما يضطر إلى استحضار رؤية سلبية. فبعد كل شيء، كان الرجال هم الأكثر عرضة لإلحاق الأذى بسمعته وتوازنه المالي على السواء. وشأن مثل "بائس" (ربما يقصد بـ"بائس" "غير مؤهل" و "يستحق الشفقة")، تفتقر الحياة إلى معنى لأنها مسرحية وزائفة وملينة بالبلاغة المطنبة التي ليست في الحقيقة أكثر من هواء حار. إن المثل لا "يعني" فعلياً ما يقوله، وكذلك لا تفعل الحياة. لكن ألا تتطوّي هذه المقارنة على مغالطة؟ ألا ينطبق هذا التصور للمعنى كـ"نية على القول" الذي كما رأينا سابقاً سوى انطباقاً مريباً على الحياة في المقام الأول؟



صورة ٦

جون غيلغود في دور ماكبث الفرع.

وماذا عن "حكاية يحكيها أبله"؟ تنطوي هذه العبارة على ضرب من العزاء، بهذا المعنى أو ذاك. فالحياة قد تكون سخيفة، إلا أنها على الأقل تشكل حكاية تنطوي على بنية بدائية. وقد تفتقر إلى التماسك والانسجام، إلا أن ثمة راوٍ وراءها، وإن يكن راوياً أبلهاً. في إنتاج للمسرحية قام به تلفزيون BBC منذ سنوات خلت، ألقى الممثل الذي يؤدي دور ماكبث هذه الأبيات الأخيرة ليس بغمضة متكسرة إنما بشورة غضب وامتعاض، موجهاً إياها بحقن إلى كاميرا علوية كان واضحًا أنه أريد بها أن تقتل الله. أي أن الله كان هو الراوي الأبله. وكما هي الحال مع رؤية شوبنهاور للعالم التي سندرسها بعد قليل، كان ثمة مؤلفاً بالفعل لهذه المهزلة الوحشية، لكن هذا لم يعن أنها ازدادت أهمية. بل على العكس، أضاف ذلك إلى سخفها لمسة سقية من المفارقة الساخرة. ثمة التباس هنا، على أية حال: هل الحياة هراء في أساسها؟ أم أنها هراء لأن راوٍ أبله يرويها؟ أم الأمرين معاً؟ قد تفيد هذه الصورة ضمنياً، عن غير قصد ربما، أن الحياة يمكن أن تنطوي على معنى، تماماً مثلما يمكن اعتبار أن كلمة "حكاية" توحى بذلك. والسؤال هو: كيف تفتقر قطعة أدبية إلى المغزى وتبقى مع ذلك حكاية؟

شأن خطاب مطنب، تبدو الحياة حافلة بالمعاني، بيد أنها تافهة حقيقة. ومثل مثل أخرق، تدعى امتلاك معنى، لكنها تقصير دونه. وإن وفرة الدواليل ("ملائى بالصخب وثورات الغضب") تخفى غياب المدلولات ("بلا دلالة"). الحياة، شأن قطعة من البلاغة الرديئة، مسألة ملء بالزخرف الرديء، للخواء

الذى هو هي . إنها مخادعة و تافهه . لذا فإن الشيء المهم في هذا المقطع هو النقاش الوهم و زوال السحر القارصين عندما تتحول طموحات الملك الزائف السياسية إلى رماد في فيه . إلا أن الصورة ، مرة أخرى ، خادعة جزئياً . فالممثلون ، بعد كل شيء ، حقيقةيون كسائر البشر ، يختلفون قصصاً أصلية تماماً ، والمنصة حيث يختلفون تلك القصص منصة صلبة بالمثل ( تفید هذه الاستعارة ضمناً ، ربما على عكس ما تعنيه ، أن العالم ( أو المنصة ) ، فضلاً عن الممثل ، غير حقيقي ، من حيث أنه يمكنك دوماً الرزعم أن حياة الإنسان زيف إنما أن مكوناتها المادية ليست كذلك ) . وبعبارة أخرى ، الممثلون الذين لا يسمعون لهم شيء موجودون خلف الستار وليس في المقبرة .

ثمة على الأقل تصوران لأنعدام المعنى يعملان عملهما في الفقرة. التصور الأول وجودي يفيد بأن الوجود الإنساني خال من المعنى أو مهزلة فارغة. وأن ثمة معانٍ قدر ما يشاء المرء، إلا أنها فارغة جمِيعاً. يمكن القول عن التصور الثاني إنه تصوّر دلالي، يفيد كما هو بأن الحياة خلو من المعنى مثلاً هي الغمغمة بلا معنى. وهذا هو المقصود بالحكاية التي يرويها أبله وتفقر إلى المعنى. يرى هذا التصور أن الحياة مستغلقة على الفهم وتأفهنة. لكن، بكلام أدق، لا يمكن استعمال المعنيين بالترادف. لأن الوجود إذا ما كان مستغلقاً، كان من المستحيل تحرير أي حكم عليه، كاحكم الذي يقول إنه فارغ من المعنى. الأمر هنا أشبه برفض كلمة أجنبية بوصفها لا تطوي على معنى لأننا لم نقدر على ترجمتها.

إذا ما كان معنى الحياة مختلفاً عن محاولة إسباغ معنى على هراء لا معنى له، ألا يكون مختلفاً أيضاً عن سؤال "ما معنى Nacht في الإنجليزية؟". ليس الأمر كما لو أنتا نسأل عن معنى المكافئ في نظام أول لمصطلح في نظام آخر، مثلما عندما نسأل عن ترجمة تلك الكلمة. في دليل هيشهير إلى المجرة يكتب دوغلاس آدم كما هو معروف عن حاسوب يدعى ديب ثوت [الفكر العميق] طلب منه استنباط الجواب النهائي للكون. يستغرق الحاسوب سبعة ملايين ونصف المليون عام للقيام بذلك، وفي آخر الأمر يتوصل إلى الجواب ٤٢. ثم يُصنع حاسوب أكبر كيما يتوصل إلى معرفة ماذا كان السؤال الأول. يذكّرنا هذا بالشاعرة الأميركيّة جيرتروود شتين، التي شاع عنها أنها على فراش الموت أخذت تسأل مرة تلو أخرى "ما الجواب؟" قبل أن تغمغم في الأخير "لكن ما السؤال؟". إن سؤالاً يُطرح عن سؤال آخر بينما نترنح على حافة العدم يبدو رمزاً مناسباً للمرحلة الحديثة.

المسلّي في جواب ديب ثوت ليس فقط تحوله المفاجئ من المهم والرقيق إلى التافه والمبتذل، وسوف تتفحص هذه الفكرة لاحقاً، إنما أيضاً سخف الافتراض القائل إننا يمكن أن نعدّ جواباً لذلك السؤال، وهذا يشبه تصور أن "علّبتين من المقرّمات السادة وبيضة مخللة" يمكن أن يُعد جواباً للسؤال "متى يختتم أن تنطفئ الشمس؟". إننا نتعامل هنا مع ما يدعوه الفلاسفة خطأً مقوله، مثل أن نسأل كم من العواطف يستلزم إيقاف شاحنة، وهذا سبب أول في أنه جواب مضحك. أما السبب الآخر فهو أنه يعطينا حلاً غير ملتبس لسؤال تاق كثيرون إلى معرفة جوابه، إلا أنه حل لا نستطيع إزاءه أن نحرك ساكنًا. ذلك أنه

ليس بالإجابة التي يمكن الاستفادة منها ، من حيث إنه يبدو مثل حل دقيق وسلطوي لمشكلة ، لكنه في الحقيقة مثل الاكتفاء بالقول "قرنيبيط" .

ثمة وجه كوميدي آخر للجواب هو أنه يعامل السؤال "ما معنى الحياة؟" كما لو أنه من ذات نوع السؤال "ما معنى Nacht؟" فمثلاً تربط علاقة تكافؤ بين Nacht الألمانية و "ليلة" الإنجليزية ، توحى فانتازيا آدمز الهرزلية بنفس الطريقة أنه يمكن ترجمة الحياة في نظام تدليل آخر (هو هذه المرة نظام عددي وليس لغويًّا) ، لنتوصل بالنتيجة إلى رقم يدل على معنى الحياة . أو كما لو أن الحياة أحجية أو حِيَصَ بِيصَ أو رسالة مشفرة يمكن فك رموزها مثل لعبة الكلمات المتقطعة للتوصول إلى هذا الجواب المثير للاهتمام . يطل برأسه من وراء هذه الدعابة تصور الحياة كمشكلة بالمعنى الرياضي يمكن حلها بالطريقة التي خل بها مسائل الرياضيات . وتعمل هذه الدعابة لأجل الأثر الكوميدي معنيين مختلفين لكلمة "مشكلة" : المشكلة بمعنى كلمات متقطعة أو لغز رياضي و المشكلة بمعنى ظاهرة إشكالية مثل ظاهرة الوجود الإنساني . كما لو أن حل شيفرة الحياة ممكن في لحظة من نمط وجدتها ، تُكَنْ كلمة واحدة باللغة الأهمية مثل سلطة أو عقرية أو حب أو جنس أو شوكولاته أن تلمع للحظة آسرة عبر وعيها .

هل يمكن أن يكون لكلمة "معنى" في عبارة "معنى الحياة" معنى مشابهاً لمعناها في مقوله "ما ينوي المرء أن يدل عليه"؟ . طبعاً لا ، مالم تعتقد (على سبيل المثال) أن الحياة منطوق الله ، بمعنى إشارة أو خطاب يحاول فيه أن يبلغنا شيئاً ذا مغزى . والحق ، إن هذا تحديداً ما آمن به الفيلسوف الأيرلندي العظيم

الأسقف بيركلي . وفي تلك الحالة ، فإن معنى الحياة يشير إلى فعل معنى ، بصرف النظر عن المغرى الذي ينوي الله ( أو قوة الحياة أو *الـZeitgeist* \* ) أن يبلغه بواسطته . لكن ماذا إن لم يؤمن المرء بأي من هذه الكائنات الجليلة ؟ هل يعني هذا أن الحياة خلو من المعنى بالضرورة ؟

ليس بالضرورة . فالماركسيون ، على سبيل المثال ، ملحدون عادة ، لكنهم يعتقدون أن الحياة الإنسانية ، أو ما يفضلون دعوته بـ "التاريخ" ، ينطوي على معنى ما ، بمعنى أنه يعرض بنية ذات دلالة . يرى أيضاً أولئك الذين يدافعون عما يعرف بنظرية *الـWieg* \* في التاريخ ، التي تقرأ السردية الإنسانية بوصفها تكشفاً مستمراً وثابتاً للحرية والتنوير ، أن الحياة الإنسانية تشكل بنية ذات دلالة ، لكنها ليست بنية يُهرب إلى داخلها أي كائن أعلى . صحيح أن هذه السردية الكبيرة لم تعد دارجة في أيامنا هذه ، لكنها مع ذلك تؤكد إمكانية الإيمان بأن الحياة حافلة بالمعنى دون زعم أن هذا المعنى أسبقه عليها ذات قاصدة . والحال ، إن المعنى بمعنى بنية ذات دلالة ليس طبعاً ذات معنى كلمة "معنى" كفعل نية على قول شيء ما ، أو المعنى بمعنى أن الضوء الأحمر يعني "توقف" . إلا أن من المؤكد أن ما نعنيه اتفاقاً

\* بالألمانية في النص الأصلي: *روح العصر* ، معنى الأفكار السائدة في مكان و زمان معينين ، مثلما يتم التعبير عنها بوجه خاص في الأدب و الفن و الدين .

\*\* *الـWieg* حزب سياسي سابق في بريطانيا معارض لحزب *الـTories* . وفي الولايات المتحدة كان ذلك الحزب مؤيداً للثورة ضد الإنجليز في حين كان *الـTories* مؤيداً لبريطانيا . لاحقاً عُرف ذلك الحزب في بريطانيا باسم الحزب الليبرالي ، في حين عرف *الـTories* بحزب المحافظين ، وذلك في العام ١٨٣٠ .

بكلمة معنى هو شيء واحد . وإذا لم يكن في الحياة الإنسانية بني ذات دلالة ، حتى وإن لم يقصدها فرد واحد ، فإن ميادين بأكملها من العلوم الإنسانية مثل علم الاجتماع وعلم الإنسان سوف تصاب بالشلل . وقد يعلق عالم ديموغرافيا أن توزع السكان في منطقة معينة " ينطوي على معنى " ، رغم أن أحداً في تلك المنطقة لا يعي فعلاً هذا المعنى .

من الممكن ، إذن ، الاعتقاد بأن ثمة سردية ذات مغزى ينطوي عليها الواقع ، حتى وإن لم يكن مصدرها إلهي . الروائي جورج إليوت ، مثلاً ، لم يكن مؤمناً دينياً ، لكن رواية *Middle march* تفترض ، شأن كثير من الأعمال الواقعية في الأدب ، أن ثمة بنية ذات معنى موجودة سلفاً في التاريخ ذاته . ومهمة الكاتب الواقعي التقليدي ليست أن يخترع أمثلة بقدر ما هي أن يلجم إلى المنطق الكامن في قصة محایة\* في الواقع . قارن هذا ، إذن ، بكاتب حداثي مثل جويس يرى أنه ينبغي إدخال بنية على الكون بدل استخراج واحدة منه . إن ما ينظم رواية جويس  *يوليسيز* ذلك التنظيم الصعب والمعقد على طول الطريق خلالها هو الأسطورة الإغريقية المشار إليها في عنوانها ، لكن المسرحي في الأمر أن أي أسطورة أخرى كانت ربما تتسهم خير إسهام بالمثل في إدخال مسحة من النظام على ذلك العالم الملوث والفوضوي .

بهذا المعنى المهلل لكلمة " حافل بالمعنى " كـ " كاشف عن بنية ذات دلالة " ، يمكننا الحديث عن معنى شيء ما دون افتراض أن ثمة مؤلفاً لهذا المعنى ؛ وهذه وجة نظر تستحق الملاحظة عندما يصل الأمر إلى معنى الحياة . فعل

\* محایة (مباطن) : موجود بالداخل ، في مقابل المتعالي .

الكون لم يُبن بقصد، بل وأكاد أجزم أنه لا يصارع لقول شيء، ما، لكنه أيضاً ليس فوضوياً وحسب. بل على العكس، تكشف قوانينه المؤسسة عن جمال واتساق، واقتصاد قادر على جعل الدموع تطفر من أعين العلماء. وفكرة أن العالم إما أن يكون تلقى معنى من الله أو أن يكون عشوائياً وسخيفاً بالطلاق هي تناقض زائف. وحتى أولئك الذين يؤمنون بحق أن الله هو المعنى المطلق للحياة لا يرون بالضرورة أنه في غياب هذا الأساس الإلهي الوطيد ما من معنى متماسك بإطلاق.

الأصولية الدينية هي ذلك القلق العصبي من أنه في غياب معنى أكبر، ما من معنى بإطلاق. إنها ببساطة الوجه الأقل شهرة من العدمية. تشكل أساساً هذا الافتراض وجهة النظر التي ترى الحياة منزلاً من أوراق اللعب، إذا ما نقرنا بإصبعنا الورقة السفلية، تهاوت تلك البنية البهشة برمتها. لكن أحداً يفكّر بهذه الطريقة إنما هو سجين تلك الاستعارة ليس إلا. و الحق، إن عدداً لا يحصى من المؤمنين يرفض وجهة النظر هذه. فما من مؤمن حساس و عاقل يتصور أن على غير المؤمنين الخوض في أحوال العيشية المطلقة. وأن عليهم الاعتقاد أن وجود الله هو السبب الذي يجعل معنى الحياة واضحاً و سهلاً الفهم. بل على العكس، يرى بعض المؤمنين الدينين أن حضور الله يزيد العالم غموضاً واستغلاقاً، وليس العكس. وإذا ما كانت من غاية في نفس الله، فمن الواضح أنها غاية غامضة. والله، بهذا المعنى، ليس الحل لمشكلة. بل ينزع إلى جعل الأمور أشد صعوبة، بدل جعلها واضحة بذاتها.

في دراسته الكائنات الحية الطبيعية والأعمال الفنية، كتب عنها الفيلسوف إيانويل كانط في كتابه *نقد المحاكمة العقلية* أنها تعرض ما دعاه "قصدية مفتقرة إلى قصد". يرى كانط أنه ما من قصد من الجسم البشري، إلا أن من الممكن الكلام عن أجزاءه المختلفة بوصفها ذات "معنى" ضمن الكل. لكنها ليست دلالات تقررها نحن. إن أحداً لم يخترع القدم، وما من شك في أن الكلام عن أن "القصد" منها مساعدتنا على الركل والمشي والركض يمثل استغلالاً لغة. بيد أن القدم تقوم بوظيفة ضمن الكيان الكامل للجسم، ما يجعل من المنطقي أن يسأل جاهل بتشريح الإنسان عن دلالتها. ومثلماً نعني بـ"المعنى" وظيفة الكلمة ما في نظام ما، يمكن بنفي الطريقة القول مع بعض اللي للغة أن القدم تنطوي على معنى ضمن الجسد ككل. وأنها ليست مجرد جُنيح أو مفصلة على نهاية الساق.

لنأخذ مثلاً آخر: ليس غريباً كل تلك الغرابة أن تسأل "ما معنى تلك الصوّضاء؟" عندما تسمع الرياح تعصف بالأشجار عصفاً مفزعاً. الرياح، طبعاً، لا تحاول قول شيء، لكن صوتها "يدل" على العكس. وكيفما نشيع فضول السائل أو نسكن مخاوفه نحكي له عن ضغط الهواء وعلم الصوت وغير ذلك. ومرة أخرى، ليست هذه دلالة تقررها نحن. بل ومن الممكن أن نقول عن بنية عشوائية من الحصى أنها تعني شيئاً ما، أنها تتهجى اتفاقاً، على سبيل المثال، العبارة "كل القوة للسوفيت"، رغم أن أحداً لم يضعها هناك بهذا القصد<sup>(١)</sup>.

١ يرفض الفيلسوف روجر سكروتون وجهة النظر هذه في كتابه *الفلسفة الحديثة* (لندن، ١٩٩٤)، ص ٢٥١. فالعبارة التي يستعملها سكروتون ليست "كل القوة للسوفيت" بل "الله ميت" — خيار ذو دلالة على صعيد اللاوعي، بالنظر إلى أن إعلان نيتنه موت الله أو التبرع المطلق بالمعنى يُرى على أنه أطلق من عقالما فوضى تأويلية على العالم. لكن ما من شك في أن المثال الذي أسوقه كاشف بالمثل.

إن شيئاً يبرز إلى الوجود عَرَضاً وعن غير قصد ، كما في حالة الحياة ، يمكن مع ذلك أن يكشف عن بنية . ذلك أن "عَرَضاً" لا تعني "مستغلق" . فحوادث السيارات ليست مستغلقة ، بمعنى أنها ليست أحداً غريبة تفتقر تماماً إلى إيقاع أو منطق ، إنما هي نتيجة أسباب معينة . وكل ما في الأمر أن الأشخاص المعنيين لم يتقصدوا تلك النتيجة . قد تبدو أي سيرورة عارضة في حينها ، لكنها تدرج في بنية ذات معنى عندما ننظر إليها من منظور استرجاعي . على هذه الصورة رأى هيغل العالم ، كثيراً أو قليلاً . فقد يبدو العالم خلواً من المعنى بينما نعيش له لكنه ، بالنسبة له هيغل ، ينطوي على كل المعنى عندما ، مثلاً ، يلتفت الـ *Zeitgeist* وراءه ويلقي نظرة إعجاب على ما خلقه . بل لقد رأى هيغل أن الأخطاء الفادحة والأزقة الضيقة في التاريخ تسهم في النهاية في هذه البنية الكبرى . أما الرأي المعاكس فهو ذلك الرأي المتضمن في الدعاية القدية "حياتي مليئة بالشخصيات الفاتنة ، لكن يبدو أنني عاجز عن فهم المغزى من ذلك" . وبعبارة أخرى ، تبدو الحياة حافلة بالمعنى من وقت لآخر ، لكن يبدو أنها بالإجمال لا تنطوي على معنى .

لتأمل المعاني غير المقصودة من منظور آخر . ترسم فنانة الكلمة "خنزير" على قماش لوحتها ، لا لكي توصل المفهوم "خنزير" . لا لكي تعنيه إنما لأنها مفتوحة بشكل الكلمة ليس إلا . لكن شكل الكلمة يعني "خنزير" في سائر الأحوال . عكس هذه الحالة هي كاتب أقحم في عمله قسطاً وافراً من لغة غير مفهومة . فإذا ما كان لفعله هذا أي قصد فني ، يمكن عندئذ القول إن كلماته تنطوي على معنى ، بمعنى أنها ذات دلالة . حتى وإن كانت غير

ذات معنى من الناحية الأدبية. فقد تدل، على سبيل المثال على هجوم دادائيٌ على الوهم التقليدي باستقرار المعنى. ولعل الكاتب يقصد بفعله هذا أمراً ما، حتى وإن كانت لا تبلغ ما "يعنيه" سوى كلمات لا تنطوي على معنى ضمن نظام اللغة خاصة.

تحدث عن النظام المعقد من المعاني في أي مسرحية لشكسبير دون أن نفترض دوماً أن شكسبير كان يحمل هذه المعاني في ذهنه في ذات لحظة كتابته الكلمات. والسؤال هو: كيف يمكن لأي شاعر ب مثل هذه الخصوبة في الخيال أن يحتفظ في ذهنه بجميع التصميمات الممكنة التي يمكن أن تحملها معانيه؟ أن نقول "إن هذا معنى ممكناً للعمل" يعني أحياناً أن نقول إنه يمكن تأويل العمل تأويلاً منطقياً على أنه يعني هذا. وقد يكون ما قد وضعته المؤلف "في ذهنه" فعلياً بعيداً تماماً عن أن يستعاد، حتى من طرفه هو. ولقد مر كتاب كثر بتجربة أن أراهم البعض بنى للمعنى في عملهم لم يضعوها هناك عمدان. وماذا عن المعاني اللاواعية، والتي هي بالتعريف معانٍ غير مقصودة؟ "أنا أفكر بقلمي"، يلاحظ فيتنشتين، "لأن رأسي غالباً ما يجهل كل ما تكتبه يدي" (١).



وكما هو ممكن الاعتقاد بأن أي شيء - حتى "الحياة". يمكن أن يمتلك بنية أو اتجاه ينطويان على دلالة لم يتقصدهما أحد، يمكن الاعتقاد بأن الوجود

\* الدادائية: حركة فنية وأدبية برزت في أوروبا في مطلع القرن العشرين تميز عملها بالفوضوية واللاعقلانية والهزء من السائد والمؤلف ١ لودفيغ فيتنشتين، *الثقافة والقيمة* (شيكاغو، ١٩٨٤)، ٦١٧.

الإنساني لا ينطوي على معنى وفوضوي، لكن ذلك كان مقصوداً فعلاً. من حيث أنه قد يكون عمل قدر أو إرادة حاقدين. تتمثل وجهة النظر هذه، بصورة أخرى، وجهة نظر الفيلسوف الألماني آرثر شوبنهاور، هذا المفكر المواطن في تشاوئمه بحيث يمثل عمله، عن غير قصد البة، واحداً من أعظم الروائع الهرزلية في الفكر الغربي. (حتى أن ثمة شيئاً من هزل باسمه، إذ يجمع النبيل والصعب "شوبنهاور" مع العامي والمبتدل "آرثر"). يرى شوبنهاور أن الواقع كله (وليس فقط الحياة الإنسانية) هو النتاج العابر لما يدعوه الإرادة. تتسم الإرادة، هذه القوة الشرهة والحاقدة، بقصدية من هذا النوع أو ذاك، لكن إذا ما كانت تولد كل ما هو كائن، فإنها لا تفعل ذلك لسبب حميد أكثر من إبقاء نفسها منشغلاً. وفي حين تعيد إنتاج الواقع، تساهم الإرادة في إعادة إنتاج ذاتها، دون أن يكون لها أي قصد على الإطلاق. وبالتالي فإن ثمة بالفعل جوهراً أو ديناميكية مركبة للحياة؛ لكنها حقيقة مفزعية أكثر منها نبيلة، تولد خراباً وفوضى وبؤساً أبداً. وبعبارة أخرى، ليست جميع السريرات الكبرى حاملة أو مفرطة في التفاؤل.

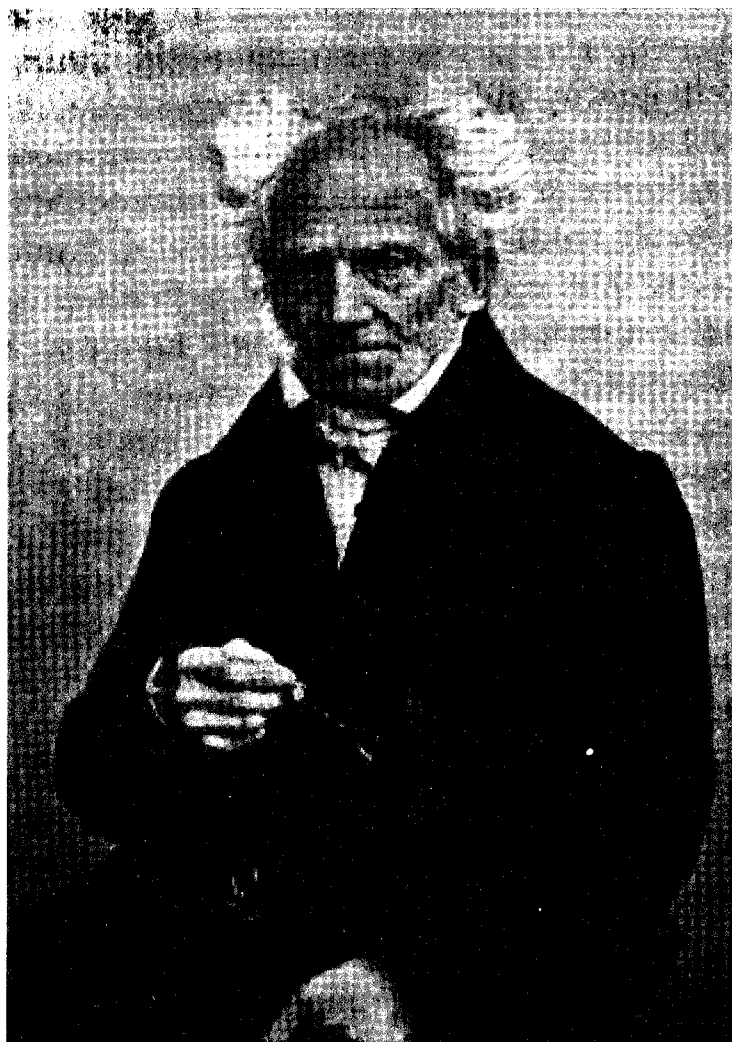
ولأن الإرادة تقرر مصيرها بنفسها، تحمل غايتها كلية في نفسها، مثل رسم كاريكاتوري شرير للـالديان. ما يعني أنها ببساطة تستعملنا وبقية الخلق لأجل غاياتها المجهولة ليس غير. قد نظن أن حياتنا قيمة ومعنى؛ لكن الحقيقة هي أننا نوجد ببساطة بوصفنا الأدوات عديمة الحيلة في توالد الإرادة الذاتي، هذا التوالد الأعمى والعقيم. وكيفما تحقق هذا، على أية حال، تحملنا الإرادة على الاعتقاد بأن حياتنا تنطوي بالفعل على معنى؛ وذلك بتطويرها

فينا آلية خرقاء من خداع الذات تُعرف بـ الوعي ، تسمح لنا بوهم امتلاك أهداف وقيم تخصنا وحدنا . إنها تحملنا بالخداع على الاعتقاد بأن ميولها هي أيضاً ميولنا . وبهذا المعنى يرى شوبنهاور أن الوعي زائف كله . وكما قيل في الماضي أن وظيفة اللغة هي تمكيننا من إخفاء أفكارنا عن الآخرين ، فإن وظيفة الوعي هي أن يخفى عنا العقم الصرف في وجودنا . وإن إفانتنا ، عندما نرى بانوراما المجزرة والعمق التي تدعى تاريخ ، سوف ننتحر حتماً . لكن الانتحار ذاته يمثل انتصاراً ماكراً للإرادة ، من حيث أنه يُظهر بصورة مؤثرة خلودها في مقابل فناء عرائسها البشرية .

يتهمي شوبنهاور ، إذن ، إلى خط من المفكرين يرون الوعي الزائف ، بعيداً عن كونه ضباباً ينبغي أن يبدهه ضوء المنطق الساطع ، جزءاً لا يتجزأ من وجودنا . وأحد هؤلاء المفكرين هو نيتше ، الذي تأثرت كتاباته المبكرة بـ شوبنهاور . "الحقيقة بشعة" ، يكتب نيتشه في إرادة القوة ، و "نحن نقتني الفن لثلا تهلكنا الحقيقة" <sup>(١)</sup> . سيموند فرويد كان أيضاً مفكراً آخر شكله تشيكياً معقداً ابن بلده المتشائم ذاك . وما يدعوه شوبنهاور للإرادة ، يعمده فرويد باسم جديد هو الرغبة . يرى فرويد أن الهوام وسوء الفهم وقمع الواقع مكونات رئيسية من مكونات الذات ، وليس طارئة عليها . وإذا لم نتناس ذلك كي نحمي أنفسنا ، لن نقدر قط على الاستمرار في حياتنا . مادا ، إذن ، إن كان ثمة معنى للحياة ، إنما من الأفضل ألا نعرفه ؟ نزع جمياً إلى افتراض أن

١ فريدرريك نيتشه إرادة القوة (نيويورك ، ١٩٧٥) ، ٤٣٥ .

اكتشاف معنى الحياة أمر يستحق العناء بطبيعة الحال، لكن ماذا إن كنا مخطئين؟ وماذا إن كان الواقعي هؤلء سوف تخيلنا إلى حجارة؟  
يمكننا دوماً أن نسأل، بعد كل شيء، لم يريد الناس معرفة معنى الحياة. هل هم واثقون أن ذلك سيساعدهم على عيش حياة أفضل؟ ففي النهاية، يحيا الناس حياة مثلث دون أن يبدو عليهم امتلاك هذا السر. أو لعلهم امتلكوا سر الحياة على طول الخط دون معرفة ذلك. قد يكون معنى الحياة شيئاً أقوم به في لحظتي هذه، بسيط كالتنفس، دون أن تكون لدى أدنى معرفة به. لكن ماذا إن كان معنى الحياة مراوغة، ليس لأنه مستتر ومحجوب. وإنما لأنه أمام ناظرينا مباشرة فلا نراه بصورة واضحة؟ لعل معنى الحياة ليس هدفاً مروماً، أو حقيقة ينبغي استخلاصها، بل شيئاً يُفصح عنه فعل العيش ذاته، أو طريقة معينة في العيش. إن معنى أي حكاية، بعد كل شيء، ليس وحسب "نهايتها"، بهذا المعنى أو ذاك من معاني الكلمة، وإنما سبورة السرد ذاتها.



صورة ٧

آرثر شوبنهاور ، متشائم بقدر ما هي متشائمة رؤيته للحياة .

يعبر فيتنشتين عن هذه الفكرة على أحسن وجه. حيث يكتب: "إن ظن أحدهم أنه حل مشكلة الحياة وأحسن برغبة في إقناع نفسه بأن كل شيء يسير الآن على ما يرام، فبمقدوره أن يكتشف خطأه بأن يتذكر وحسب أنه في وقت مضى لم يكن هذا "الحل" مُكتشفاً؛ لكنه تمكن آنذاك أيضاً من العيش، وأن الحل الذي اكتشفه الآن يبدو حلاً اتفاقياً بالعلاقة مع الحال التي كانت عليها الأشياء آنذاك"<sup>(١)</sup>. وراء هذا الرأي الوجданى يمكن اقناع فيتنشتين بأن معنى الحياة، إذا ما كان ثمة معنى، ليس سراً ولا "حلاً"؛ وسوف نتفحص هذه الأفكار في لحظة. وفي هذه الأثناء نسأل ثانية: ماذا إن كان معنى الحياة شيئاً لا نريد اكتشافه بأي ثمن؟

ليست هذه الفكرة التي كانت لتخطر فوراً في بال مفكري التنوير، الذين رأوا أن الحقيقة ينبغي أن تقارع الخطأ بشجاعة. لكن بينما ينقلب القرن الثامن عشر إلى التاسع عشر، تلوح في الأفق بوادر فكرة الكذبة الافتراضية أو الأدب المفید، ومفادها أن الحقيقة يمكن ببساطة أن تهلك البشر، وتذويهم تحت تحديقها الصارمة. أما القصص والأساطير فليست محض معتقدات خاطئة ينبغي صرف النظر عنها، وإنما هي أوهام خلقة تمكننا من العيش. لعل الحياة ليست أكثر من حادثة بيولوجية، بل إنها ليست حتى حادثة متربصة؛ لكنها طورت فينا ظاهرة عشوائية تُعرف بـ العقل، والذي يمكن أن نستعمله لحماية أنفسنا من معرفة أننا طارئون، هذه المعرفة التي تبيث الخوف في جناباتنا.

١ فيتنشتين الثقافة والقيمة، ٥٤.

يبدو الأمر كما لو أن طبيعة تتبع مبدأ المداواة بالداء تلطفت بتزويدنا بالعلاج إلى جانب السم، وكلاهما يُعرف بـ الوعي . فبمقدورنا أن نلتفت في تفكيرنا إلى التأمل بكاربة في كيف أن الطبيعة على هذا القدر من اللامبالاة بحياة الأفراد من حيث الاهتمام الجلف الذي توليه للجنس البشري ككل . أو أن نوجه اهتمامنا إلى بناء أساطير تمدنا بالحياة مثل الدين والإنسانية وما شابه، يمكن أن تسbig علينا مكانة وأهمية في هذا الكون العدائي . قد لا تكون تلك الأساطير صحيحة من وجهة نظر علمية . لكن لعلنا أثثنا جلبة لا لزوم لها حول الحقيقة العلمية بافتراضنا أنها الحقيقة الوحيدة من حولنا . وكما هي العلوم الإنسانية بعامة ، يمكن القول إن تلك الأساطير تنطوي على نوع من الحقيقة خاص بها ، يكمن في التأثيرات التي تنتجها أكثر منه في الافتراضات التي تقدمها . وإذا ما كانت تمكننا من العيش بحسن من القيمة والأهمية ، فعلها إذن صحيحة كافية لكي نستمر معها .

عندما نصل إلى عمل المنظر الماركسي في القرن العشرين لوي التوسر ، نرى أن هذه الطريقة في التفكير قد تسربت حتى إلى الماركسية ، بمعارضتها الصارمة للوعي الأيديولوجي الزائف . ماذا إن كانت الأيديولوجيا ، بعد كل شيء ، ضرورة حيوية؟ وماذا إن كانت ضرورية لاقناع أنفسنا أننا فاعلون سياسيون قادرون على التصرف باستقلالية؟ تدرك النظرية الماركسيّة أن الفرد لا يتمتع بدرجة من الوحدة أو الاستقلال ، أو حتى الواقعية؛ لكن يتبعين على الأفراد أن يتوصّلوا بأنفسهم إلى القناعة بأنهم يتمتعون بتلك

الدرجة إذا ما أرادوا التصرف بفاعلية. يرى التوسر أن مهمة الأيديولوجيا الاجتماعية هي توفير هذا الوهم المنقذ. أما فرويد فيرى أن تلك هي مهمة الأنما ، والذي ليس فعلياً أكثر من فرع من اللاوعي لكنه على قدر من التنظيم و الترتيب يجعله يرى العالم كله متمركاً عليه. يعامل الأنما نفسه ككيان متماسك ومستقل ، وهذا وهم يدركه التحليل النفسي ، غير أنه وهم مفید ، نعجز في غيابه عن القيام بوظائفنا .

يبعد ، إذن ، بعيداً عن الكلام في معنى الحياة ، أننا قد نضطر للاختيار بين المعنى والحياة . والسؤال هو : ماذا إن كانت الحقيقة مدمرة للوجود الإنساني ؟ ماذا إن كانت قوة ديونيسية ماحقة ، مثلما اعتبر نيتше المبكر ؛ أو إرادة جشعة ، كما في تأملات شوبنهاور السوداوية ؛ أو رغبة غيرية ، مثلما رأى فرويد ؟ يرى المفكر التحليلي النفسي جاك لakan أن الذات الإنسانية يمكن إما أن "تعني" أو " تكون" ، لكنها عاجزة عن القيام بالأمرتين معاً . فعندما نلتج إلى داخل اللغة ، ومن هنا إلى داخل إنسانيتنا ، فإن ما يدعى "حقيقة الذات" ، أي وجودها . على - حالها ، يننشر إلى سلسلة غير منتهية من المعاني الفرعية . فلا تتحصل على معنى إلا على حساب خسارة وجودنا .

كان مع الروائي جوزيف كونراد ، الذي تأثر بنيته وشوبنهاور ، أن هذا التيار من الفكر دخل لأول مرة الكتابة الإنجليزية على نطاق واسع . فكما يليق بفيلسوف شකاك أصيل ، لم يعتقد كونراد أن لفاهيمنا وقيمنا ومثلنا العليا أي أساس في عالم لا ينطوي على معنى مثلكما لا تنطوي

الأمواج على معنى. لكن ثمة أسباباً أخلاقية وسياسية ضاغطة توجّب علينا أن نسلك كما لو أن تلك المفاهيم والقيم والمثل العليا تقوم على أساس راسخة. وإذا لم نفعل، فقد تكون الفوضى الاجتماعية إحدى النتائج غير المرحب بها. بل ويرى كونراد أن ما نؤمن به أقل أهمية من محض حقيقة أننا نؤمن. وهنا يتحول هذا الصنف من الشكلانية إلى الوجودية، التي ترى إلى حقيقة أننا ملتزمون، وليس المحتوى الدقيق لالتزامنا، على أنها المفتاح إلى وجود أصيل و حقيقي.

أحد الأمثلة في هذا الصدد هم أبطال المؤلف المسرحي آرثر ميللر. فالشخصيات مثل ويلي لومان في موت باائع، أو إدي كابوني في منظر من الجسر، ملتزمة بنسخة من هوياتها الخاصة، وبالعالم من حولها، هذا العالم الزائف من وجهة نظر موضوعية. ويلي، على سبيل المثال، يرى أن المهم في الحياة هو أن يلقى الاحترام على الصعيد الاجتماعي وأن يصيّب النجاح على الصعيد الاقتصادي. إلا أن المميز في هذه الشخصيات التي أعمت نفسها، كما في بعض أبطال إبسن التراجيديين، هو القوة التي يوظفونها في هذا الالتزام. فالعناد البطولي الذي يبقيهم أوفياء لتصوراتهم العوجاء عن أنفسهم هو ما يهم في آخر الأمر، رغم أنه يقودهم إلى الضلال والموت. إن إيمان الإنسان بمعتقد ما، حتى وإن كان معتقداً قدّياً، يمكنه من إسباغ معنى على حياته. وعلى ضوء وجهة النظر هذه، فإن معنى الحياة هو مسألة تتعلق بالأسلوب الذي تحياها به، وليس بمحتوها الفعلي.

يرى شوبنهاور كديهية أن الأبله وحده يمكن أن يتصور أن الحياة تستحق أن تعاش. ويرى أن الرمز الأنسب الذي يعبر عن المشروع الإنساني هو البعير :

أن يخفر الأرض بنشاطٍ وهمةٍ عاليةٍ بحافريه الكبیرین هو شغل حياته كلها : يلفها ليلٌ أبدی... فما الذي يجنيه من سیرورة هذه الحياة الحافلة بالمشاق والخالية من اللذة؟ الغذاء والتکاثر، ذلك هو، الوسیلتان الوحیدتان للاستمرار والبقاء ثانية من خلال الفرد الجديد في ذات السیرورة السوداوية<sup>(۱)</sup>.

من الواضح أن المشروع الإنساني برمته خطأ شنيع كان ينبغي تداركه منذ أمد بعيد. وحده من تبلد ذهنه وخدعه ذاته يمكن أن يتخيّل عكس ذلك في مواجهة مقبرة التاريخ. وإن حکایة الإنسان هي حکایة ذلك الشقاء الجاثم فوق الصدور ووهدهم من انطلى عليهم مكر الإرادة الوضيع يعتبرون أنها تستحق أن تبصر النور.

يرى شوبنهاور شيئاً من السخف في هذا السباق المتسم بالأبهة والمهم لذاته الذي تخوضه مخلوقات اقتنع كل واحد منها بامتلاكه قيمة عليا تخصه، إذ يسعى وراء غاية رفيعة لن تثبت أن تتحول رماداً في فيه. ما من هدف عظيم من هذا الصخب والحنق الفارغين، إنما وحسب "شعور آني بالامتنان،

۱ آرثر شوبنهاور العالم إرادة و تمثيل (نيويورك، ۱۹۶۹)، ii. صص ۳۵۳—۳۵۴.

ولذة هاربة تشرطها النواقص، ومعاناة كبيرة ومستمرة، وصراع دائم، وحرب الكل ضد الكل<sup>\*</sup>، حيث الكل صياد و الكل طريدة، وضغط وفاقة وحاجة و زعيق وعويل؛ وكل ذلك يستمر إلى أبد الآبدين<sup>\*\*</sup> أو إلى أن يتزلزل ثانية وجه البسيطة.<sup>(١)</sup> يتابع شوبنهاور ليقول إن "أحداً لا يتلذث أدنى فكرة عن الغاية من هذه التراجيكوميديا كلها، لأنها لا تستقطب المترجين، والممثلون أنفسهم يخبرون قلقاً لا ينتهي مع متعة قليلة وسلبية صرفة"<sup>(٢)</sup>. العالم مثلما يراه شوبنهاور ليس سوى نحت عقيم في الصخر، دراما سيئة تفتقر إلى التماسك، بازار أو مسرح دارويني نصف دائري تسعى فيه أشكال الحياة إلى تحطيم بعضها بعضاً.

هناك، طبعاً، رفة الآخرين؛ لكنها في نظر شوبنهاور ضجر وسأم محض يدفعنا إلى التخلّي عنها. وبقدر ما يتعلّق الأمر بـ الإرادة، فإنه ما من تمييز ملحوظ بين البشر وال Roxiّات البحريّة البسيطة، لأنّهما على حد سواء أدوات

\* باللاتينية في النص الأصلي: عبارة سكها الفيلسوف الإنجليزي توماس هوبز ليصف حال الوجود الإنساني في حالة الطبيعة، تلك الحالة السابقة على تكوين الدولة السياسية. يرى هوبز أن كل إنسان، في تلك الحالة، كان يبحث عن بقائه وإشاع رغباته الخاصة بذاته أنسانية، ولم يكن من وجود للأخلاق كما نعرفها. و لكل واحد الحق الكامل فيما يستطيع الحصول عليه و الحافظة عليه. لا وجود لشيء مثل القانون أو الظلم. و النتيجة الختامية لذلك هي، بحسب هوبز، "حرب الكل ضد الكل".

\*\* باللاتينية في النص الأصلي.

١ المصدر السابق، ص ٣٥٤.

٢ المصدر السابق، ص ٣٥٧.

لديناميته اللامبالية. في صميم البشر تتحقق قوة ما - الإرادة - وهذه القوة تشكل أساس كيانهم الداخلي، بيد أنها غير محسوسة وغفل شأن القوة التي تحرك الأمواج. والذاتية هي أقل ما يمكن أن ندعوه به تلك القوة الخاصة بكل واحد منا. إننا نحمل في أحشائنا حمياً ميتاً من انعدام المعنى، كما لو أن الواحد منا حبل أبداً بالوحش. هذا الحمل، والذي هو عمل الإرادة فينا، يشكل جوهر ذاتيتنا. كل ما يحيط بنا مفعم بالشهوة، وما البشر سوى تحسيدات حية لغرائز أبويهما الجنسية، وأساس هذه الرغبة العقيمة كلها هو الافتقار. "الإرادة كلها"، يكتب شوبنهاور، "تبعد من الافتقار والنقص، وتالياً من المعاناة"<sup>(١)</sup>. يرى شوبنهاور أن الرغبة أبدية، أما الإشباع فآنٍ ومتقطع. وما من نهاية لهذه العدوى القاتلة التي نعرفها باسم الرغبة طالما أن الذات قادرة على الاحتمال. وحده الإيثار الذي ينطوي عليه التأمل الاستاطيقي، إلى جانب نوع من إنكار الذات البوذى، يمكن أن يطهرنا من الرؤية الضبابية التي تفرضها الحاجة ويكمننا من رؤية العالم على حقيقته.

غني عن القول أن ثمة آراء أخرى تختلف عن هذا الرأي. لكن إذا ما كان شوبنهاور لا يزال يستحق أن نقرأه فذلك ليس وحسب لأنه يواجه، بصرامة وشجاعة تفوق تقريراً كل الفلاسفة الآخرين، احتمال أن يكون الوجود الإنساني عديم الجدوى بأشد الطرق قذارة وهزلاً. إنما أيضاً لأن كثيراً مما يقوله صحيح بلا شك. ففي العموم، طالما كان التاريخ الإنساني بحق حكاية شح

١ المصدر السابق، أ.ص ١٩٦.

وبؤسِ واستغلال أكثر منه أ茅ولة عن الكياسة والتنوير. وإن من يفترضون أن الحياة تنطوي حتماً على معنى، بل ومعنى رفيعاً، إنما يتبعين عليهم أن يواجهوا التحدي الجدي الذي يطرحه شوبنهاور. ذلك أن عمله يرغمهم على بذل جهد عظيم لجعل رؤياهم أي شيء سوى عزاءٍ مسكنٍ.



## كسوف المعنى

تأمل هذا الحوار القصير في مسرحية تشريحوف ثلاث شقيقات :

ناشا : أما من معنى في ذلك ؟

توزنباخ : معنى ؟ ... انظري خارجاً ، إنها تثلج . ما معنى ذلك ؟

الثلج ليس عبارة أو رمزاً . كما أنه ، بقدر ما يسعنا القول ، ليس استعارة عن حقيقة أن السموات تكاد حزناً مريراً . الثلج لا يحاول قول أي شيء ، بالطريقة التي يتراءى فيها لـ فيليب لاركين أن الريبع يفعل :

الأشجار تورق

كأنها تكاد تقول شيئاً ....

"الأشجار"

إلا أن القول "انظري خارجاً ، إنها تثلج" ينطوي أصلاً على قليل من المعاني . فالثلج "حافل بالمعاني" بمعنى أنه جزء من عالم واضح ومفهوم ، عالم تنظمه لغتنا وتكشفه ، وليس مجرد أحجية غريبة . ليس غريباً كل تلك الغرابة أن يسأل شخص لم ير الثلج من قبل قط "ما معنى ذلك ؟"

ورغم أن الثلج ليس رمزاً لأي شيء، يمكن على خير وجه رؤيته كدالٍ يدل، ربما، على أن الشتاء قادم. وعلى حاله هذه، ينتمي الثلج إلى نظام طقس تمده بالطاقة قوانين نفهمها فهماً كاملاً. ومثلاً نلاحظ، فإن هذا النوع من المعنى "متآصل" أكثر منه "منسوباً"، من حيث أن الثلج يعني أن الشتاء قادم بصرف النظر عما نظن أنه يعنيه. ويمكن أيضاً استعمال واقعة هطول الثلج كدال؛ والحق، إن هذا بالضبط ما تفعله توزنباخ، إذ تشير إلى الثلج (بصورة تنطوي على مفارقة ساخرة) كدليل على انعدام المعنى. أو قد يشير أحدهم متعجباً "انظروا إلى الثلج - الشتاء آتٍ! يحسن بنا أن ننطلق في رحلتنا إلى موسكو"، ما يجعل الثلج دالاً ضمن مشروع إنساني، وأساساً لرسالة بين الأفراد. وبهذه المعاني جميعاً، فإن هطول الثلج ليس مجرد هطول للثلج.

لعل توزنباخ تحاول الإيحاء بأن العالم سخيف. بيد أن "السخف" معنى، أيضاً. فأن نصيح قائلين "لكن ذلك سخف!" يشير إمكانية إضفاء متماسك للمعنى. ومن هنا، لا ينطوي السخف على معنى إلا في مقابل هذا الإضفاء للمعنى، مثلاً لا ينطوي الشك على معنى إلا في مقابل أساس من اليقين. وبقدرنا دوماً أن نرد على أحد يزعم بأن الحياة خلو من المعنى: "ما الذي لا ينطوي على معنى؟"؛ ويتبعه عليه أن يبسط استجابته على ذلك بفردات ذات معنى. إن من يسألون عن معنى الحياة إنما يسألون في العادة عما يُشكله مجموع حالاتها المختلفة؛ ولما كان تعريف حالة بذاتها ينطوي على

معنى، فمن غير المنطقي أن ينعي أولئك الافتقار إلى معنى بإطلاق. ومثلاً يشكل الشك في كل شيء إيماءة فارغة، كذلك تصعب رؤية كيف أن الحياة يمكن أن تكون سخيفة على طول الطريق كله. قد تكون عدية الجدوى على طول الطريق، بمعنى الافتقار إلى نهاية أو هدف معطى؛ لكن لا يمكن أن تكون سخيفة بمعنى أنها هراء ما لم يكن هنالك منطق ما نستطيع بواسطته قياس هذه الحقيقة.

قد تبدو الحياة، على أية حال، سخيفة في مقابل معنى ما كان لها في الماضي، أو تظن أنت أنه كان لها. وأحد الأسباب في أن الحداثيين مثل تشيخوف منشغلين إلى هذه الدرجة بإمكانية انعدام المعنى هو أن الحداثة عتيبة بما يكفي لأن يتذكروا وقتاً من الأوقات كان لا يزال فيه معنى بوفرة، أو أقله هذا ما تقوله الإشاعة. لقد كان المعنى متوفراً حتى عهد قريب كفافة الذي يحس تشيخوف وكونراد وكافكا وبيكريت وزملاؤهم بالذهول والإحباط من نصوبه. ولا يزال العمل الفني الحداثي النمطي مسكوناً بذكرى كونِ مرتب ومنظم، وبالتالي فإنه اشتياقي بما يكفي لكي يحس بكسوف المعنى كمصدبة، أو فضيحة، أو حرمان لا طاقة له به. ولهذا السبب غالباً ما تدور تلك الأعمال حول غياب مركزي أو فجوة خفية أو خرس يسم البقعة التي رشح منها إضفاء المعنى. وهنا تخطر بالبال موسكو تشيخوف في ثلاث شقيقات، وقلب العتمة الإفريقي خاصة كونراد، ومنارة فيرجينيا وولف اللجزية، وكهوف مارابار الخاوية خاصة إ.م. فورستر، ونقطة ت.س. إليوت الساكنة من العالم الدائر، واللا - صراع في صميم يوليسيز

جويس، وغودو بيكيت، أو جريمة جوزيف ك. الغفل خاصة Kafka. ففي هذا التوتر بين الحاجة الملحة إلى المعنى والإحساس النهاش بطبعته المراوغة والمتملصة تبدو الحداثة تراجيديا خالصة.

في المقابل، ليست ما بعد الحداثة عتيقة كفاية ل تستعيد زماناً كان فيه حقيقة ومعنى وواقع، ولذلك فإنها تتعامل مع هذه الأوهام الباطلة المفرطة في التفاؤل بنفذ الصبر والغلظة اللذين يعرفان عن الشباب. ترى ما بعد الحداثة أنه ما من جدوى في النفاد إلى أعمق لم توجد قط. لكن حقيقة أن تلك الأعمق اختفت لا تعني أن الحياة سطحية؛ لأن السطوح لا توجد ما لم توجد أعمق نقارنها بها. إن المعنى الأكبر ليس أساساً متبناً وإنما وهمٌ قائم. وأن نحيا دون الحاجة إلى تلك الصمانت يعني أن نكون أحرازاً. بمقدورك القول إنه كانت هنالك بالفعل سرديةات كبرى (الماركسية مثلاً) توافقت مع واقع ما، إنما أنها نبلي حسناً من دونها؛ أو أن تصرّ على أن هذه السرديةات لم تكن أكثر من وهم منذ البداية؛ وبالتالي لم يكن هنالك قط ما خسره. وبالتالي، إنما أن العالم لم يعد على شكل قصة، أو أنه لم يوجد قط في المقام الأول.

وعلى الرغم من أن قسطاً وافراً من الفكر ما بعد الحداثي يفتقر إلى الخبرة فيما يخص هذه المسألة، ما من شك في أنه فكر موحٍ. إن غثيان جان بول سارتر أو التحدي التراجيدي الذي يتسم به ألبير كامو، عندما يوضعا في مواجهة عالم يفترض أنه خلو من المعنى، يشكّلان حقيقة جزءاً من المشكلة التي يستجيبان لها. فيما من احتمال آخر سوى أن تحس

أن العالم غير مجرد على نحو مفهومٍ، في مقابل عالم قديم غير مجردٍ وحسب، إذا ما عرّضت آمالك منه في المقام الأول. والحق، إن كامو وسارتر، على سبيل المثال، عتيقان كفاية ليستعيداً زماناً بدا فيه العالم خلواً من المعنى، لكن إن كانوا يعتقدان أن هذا كان وهماً حتى في ذلك الحين؛ فما هو الشيء تحديداً الذي ضاع باختفائه؟ قد لا تنطوي الحياة على غاية مبيتة، لكن هذا لا يعني القول إنها عقيمة وبلا جدوى. العدميّ شخص ميتافيزيقي تحرر من الوهم ليس غير. والمحصر النفسي هو الجانب الأقل شهرة من الإيمان ليس غير. هذه هي حال الرومان الكاثوليك الخارجين عن القانون، الذين ينزعون إلى التحول إلى ملحدين رسميين على أن يكونوا إنجيليين مكرسين. إن تصورك الخاطئ بأن العالم يمكن بطريقية أو بأخرى أن ينطوي على معنى - هذا التصور الذي تراه مابعد الحادثة سخيفاً - هو السبب الوحيد وراء إحساسك بالتمزق لمعرفة أنه ليس كذلك.

يمكن رؤية عمل صامويل بيكيت كمعيار بين الحالتين الحداثية وما بعد الحداثية. ففي إحساسه بالمراؤغة الشديدة التي يتسم بها المعنى (علق ذات مرة أن كلمته المفضلة هي "ربما")، يبدو بيكيت حداثياً تقليدياً، يحيك كتابته من طرف إلى آخر بإحساسٍ بظرفيتها، وهو يدرك بصورة تنطوي على مفارقة ساخرة أنه كان يمكن بالمثل لا توجد قط. ولهذا السبب تبدو كأنها توجد في لحظتها ليس إلا - ترقص بحذر على حافة الإفصاح، قبل أن تتلاشى عشوائياً في عتمة خرساء. إنها واهية

ومرتخية بما يتساوق مع كونها مدركة بالكاد. يرى بيكيت أن المعنى يسطع فجأة ويتلاشى، لاغياً ذاته حالما يكاد يبرز. وأن كل حكاية غير مفيدة ترفع نفسها عن الأرض بمثقة، لا لشيء سوى لكي تلغى في منتصفها لصالح حكاية أخرى، عقيمة بالمثل. حتى إنه ما من معنى كافٍ يمكننا من أن نطلق اسماً على كل إخفاق يصيبنا.

كل ما في هذا العالم مابعد **الأوسوبيتز**\* متيس وغامض. فكل افتراض هو فرضية مؤقتة. ومن الصعب التيقن مما إذا كان أي شيء يحدث أبداً، لأنه ما من شيء في هذا العالم يمكن أن نعده حدثاً. هل انتظار غودو حادثة طارئة، أم تعليق حادثة طارئة؟ إن فعل الانتظار ضرب من اللاشيء أو العدم، تأجيل دائم ومستمر للمعنى، واستبصار للمستقبل الذي هو أيضاً طريقة حياة في الحاضر. يوحي هذا بأن العيش يعني التأجيل، والتملص من معنى نهائي؛ ورغم أن فعل تأجيل المعنى يجعل تحمل الحياة شاقاً، إلا أنه قد يكون أيضاً الشيء الذي يبيّنها في حركة دائمة. كيف يمكن، بحال من الأحوال، في عالم حيث إضفاء المعنى واءً ومتشفظاً بهذا القدر، أن تتعرّف ذلك المعنى الباهر؟ لعل فلاديمير واستراغون في **في انتظار غودو** أخفقا سلفاً في تعرّفه؛ لعل بوزو هو في

\* أوسوبيتز: موقع أكبر معسكر اعتقال نازي، حيث ذبح ما بين 1.5 و 4 ملايين إنسان ما بين العامي ١٩٤١ – ١٩٤٥، يقع في جنوب بولندا، وهو الآن متحف وأرشيف.

واقع الأمر غودو (ربما لم يسمعه الاسم بوضوح) وهما لا يدركان ذلك. أو لعل هذا التجميد المعدّب والهزلي للوقت هو قدوم غودو، مثلما يرى الفيلسوف وولتر بنجامين أن خواء التاريخ ذاته يشير بنوع من السلب إلى قرب وصول المسيح. لعل وصول غودو سيشكل نوعاً من زوال السحر مفيداً، إذ يكشف أن وصوله لم يكن ضرورياً في المقام الأول. أنه لم يكن هنالك قط سبب رئيس يستدعي الخلاص؛ إنما أن هذا الاعتقاد هو نفسه جزء من وعينا الزائف. قد تكون وجهة النظر هذه شديدة الصلة برواية بنجامين عن مسيح سوف يغير العالم بالفعل؛ لكنه سيفعل ذلك بإجراء تعديلات طفيفة.

إذا ما كان العالم غامضاً وغير مفهوم، فلا مجال إذن للإيأس. لأن الواقع الملتبس لا بدّ حتماً أن يفسح المجال للأمل. ولعل هذا سبباً أول في أن هذين المسؤولين (رغم أن أحداً لا يقول إنهم متسولان) لا يقتلان نفسيهما. ما من موت في بيكيت، إنما وحسب سيرورة لا تنتهي من التحلل - من أطراف تتصلب وبشرة تتراقص وبصر يغيم وسمع يخف، تحلل من المحتمل أن يستمر إلى الأبد. يبدو أن غياب غودو أقحم الحياة في غموض كلي، لكن ذلك يعني أنه ما من تأكيد على أنه لن يأتي. ذلك أنه إذا ما كان كل ما حولنا غامضاً، فإن الغموض يسري على معرفتنا به أيضاً، وفي هذه الحالة ليس بقدورنا أن نلغي احتمال أن ثمة تدبيراً سرياً لذلك كله. حتى الكآبة لا يمكن أن تكون مطلقة في عالم يفتقر إلى المطلقات. يبدو واضحاً

أنه ما من خلاص في عالم من هذا النوع ، رغم أنه يصادمنا بوصفه المكان حيث لا تزال فكرة الخلاص منطقية ؛ لكن من ثم قد لا يكون هنالك حاجة مطلقة إلى الخلاص أيضاً . على أية حال ، من يجرؤ على القول إن هذا المشهد من الشّذّاذ والمقددين وكرات اللحم الصلباء ، عندما ننظر إليه من منظور آخر مختلف كلية ، لا يرقص على الحافة ؟



صورة ٨

فلاديمير وإستراغون من مسرحية صامويل بيكيت في انتظار غودو

يبدو ذلك مستبعداً تماماً ، إذا لم نقل سوى القليل. إلا أن الحقيقة القائلة إنه ما من شيء بات في بيكيت ، وأن كل دال متكسر يقذفنا على الدال التالي ، يمكن أن تُرى ليس وحسب كاستعارة عن الرغبة ، إنما كاستعارة عن المعنى. ذلك أن المعنى هو أيضاً سيرورة غير مكتملة إلى الأبد ، انتقال من دالول إلى آخر دون خوف من وجود خاتمة أو أمل بها . ولنا أن تكون على يقين من شيء واحد على الأقل يخص أي معنى ، وهو أنه ثمة المزيد دوماً من المعاني في المصدر الذي جاء منه. فلييس ممكناً من وجهة نظر منطقية أن يكون هنالك معنى نهائي ، معنى دفع التأويل إلى التوقف ، لأنه هو نفسه يحتاج إلى تأويل . وبما أن الدواليل لا تنطوي على معنى إلا بالعلاقة مع دواليل أخرى ، لم يعد ممكناً وجود دالول نهائي كبير إلا بقدر ما يمكن أن يكون هنالك رقم واحد ، أو إنسان واحد .

في عالم بيكيت ، إن الحقيقة القائلة إن ثمة على الدوام مزيداً من المعنى في المصدر الذي جاء منه تعني عموماً المزيد من المعاناة . إلا أن هذا الانسحاب للمعنى المطلق هو أيضاً انسحاب تكميني ، لأنه يخلق الفضاء الذي يمكننا فيه أن نحيا لوهلة. صحيح أن العيش والازدهار يتطلبان ضمانات أكثر مما هو متوفّر في عالم بيكيت المستترّف ، إلا أن الضمانات القوية تنزع إلى إعاقة ازدهارنا بالمثل. إن كلمة "ربما" هي من بين أشياء أخرى استجابة بيكيت على النزعة الاستبدادية الفاشية التي حاربها بشجاعة واستبسال فائقين كفرد من أفراد المقاومة الفرنسية. وإذا ما كان صحيحاً أننا بحاجة إلى درجة من اليقين لكي

نستمر، كان صحيحاً أيضاً أن مقداراً كبيراً منه يمكن أن يكون قاتلاً. وفي الوقت ذاته، لا ينفك يتقدّم في مساره يقين ما غير قاتل، يتسم بالرتابة والغفلية والإصرار الذي يتسم به عملية هضم.

إن تبخر المعنى الثابت والمستقر سببُ أول في أنه من العسير وصف عمل بيكيت بأنه تراجيدي، لأنه بالغ الغموض بالنسبة لذلك. سبب آخر هو ابتداله المتمم، وفضحه الزائف وتقليله من أهمية عظيم الشأن على الطريقة الأيرلندية الهجائية. إنه تيار من الأدب المضاد، يقوّض بلاغة الإنماز المتأخرة. فهذه كتابات تحتفظ باتفاق سري مع الفشل، مهمتها هي تلك المهمة الشاقة والمشينة المتمثلة في البقاء على السطح بيولوجياً. إن هيئات بيكيت البشرية الجوفاء والفاقدة للذاكرة ليست حتى على مستوى وقار كونها أبطالاً تراجيديين، ما يشكل على الأقل دلالة مستقرة على رداءة النوعية. بل إنها تفتقر حتى إلى التنظيم الكافي لشنق أنفسها. ولذلك نجد أنفسنا أمام مهزلة رديئة أو كرنفالية سوداء بدلًا من دراما رفيعة. وكما هي الحال مع الحرب العالمية الثانية، نرى أن التطرف هو ببساطة النظام اليومي. يبدو أن ليس بقدورنا حتى أن نقول عن معاناتنا أنها تخagna، لأن الذات الإنسانية انفجرت نحو الداخل جنباً إلى جنب مع التاريخ الذي تنتهي إليه. وأن تنسب ذكرى أو تجربة معينة إلى هذه الذات الإنسانية بدلًا من تلك يتطلب درجة من الشقة لم يعد سهلاً العثور عليها.

القليل جداً في كتابة بيكيت مستقر أو مطابق لذاته؛ والأحجية هي إذن كيف يسع الأشياء أن تكون في آن على هذا القدر من التقلب وهذا القدر من الإيلام المزمن. إلا أن المفارقة في عمله هي أنه يحتفظ باشتياقه إلى الحقيقة والمعنى؛ رغم وجود فجوة في مركزه تسبب بها المعنى. الوجه الآخر للمراوغة والالتباس هو إخلاص بيكيت الذي يليق بناسك للدقة والإحكام، وعقليته الأيرلنديّة الاسكولائية\*. أما الغريب وغير المألوف في كتابته فهو طريقتها شديدة الاهتمام بالشكليات في التعاطي مع مجرد فضلات ونفحات من المعنى، ونحتها شديد العناية بالتفاصيل للفضاء الرحب، ومحاولتها المحسوبة إلى أبعد حد للهزء مما لا يكناها فهمه. يتناول فنه مجموعة من المسلمات، وبأسلوب شبه بنوي يتركها تمر بتحولاتها الميكانيكية المختلفة إلى أن تستنفذ العملية وتهيم من مجموعة أخرى من المسلمات، عديمة المعنى بالمثل، لتبعد دراما مكتملة من بني ذات البقاء والفضلات القليلة بعد أن أعيد ترتيبها. قد يكون عالم بيكيت ملئاً، لكن مقاربته له هي مقاربة من نزع اللغزية بعين باردة. أما لغته فتزيل بصramaة كل ما هو غير لازم، إذ تنكمش على نفسها وتضرب في الصميم. إنها لغة تكشف عن عداء بروتستانتي لغير الضروري والمزخرف.

\* الفلسفة الاسكولائية أو المدرسية هي فلسفة العصور الوسطى المسيحية التي نشأت في مدارس أو تطورت فيها أو تبناها ودافع عنها خريجو المدارس. كانت تلك المدارس دينية في معظمها: إما مدارس رهبان ملحقة بالأديرة أو مدارس أسقفية لتعليم رجال الدين الذين لا يريدون الرهبنة. وقد انتشرت في عهد شارلمان خصوصاً في فرنسا وألمانيا.

ولعل التشتبه هو أقرب شيء إلى الحقيقة يمكن أن نصفها به. تصرف قارئها عنها وقد صار أبأس إنما أكثر صدقاً. إن ما يصدمنا هو الدقة العظيمة التي يحيك بها عمله الريح، والمنطق القوي الذي يتعامل به باللميحات والسخافات. قد تكون المواد التي يستعملها بيكيت خاماً وعشواة، لكن معالجته لها هي معالجة أسلوبية بصورة تنطوي على مفارقة ساخرة، تتمتع برقى البالية واقتصاد الإيماءة. والأمر كما لو أن الجهاز الشكلاني كله من حقيقة ومنطق وعقل يبقى غير مسوس، رغم أن محتوياته رشحت منه.

الجانب الآخر من عمل بيكيت، على أية حال، هو ضرب من الوضعيية ما بعد الحديثية، ترى أن الأشياء ليست مراوغة ومتملصة إلى ما لا نهاية، وإنما أنها ذاتها من وجهة نظر مادية بختة. ومثلاً ما يكتب معاصره الباريسي جان بول سارتر في **الوجود والعدم** : "غير مخلوق بعد، ومتفرق إلى سبب لوجوده، وإلى أي صلة مع وجود آخر، فإن الوجود - في - ذاته زائد وغير ضروري إلى الأبد".<sup>(١)</sup> يعكس هذا القولُ الجانبَ من بيكيت الذي يرى أن العالم موجود وحسب بأي حال من الأحوال، جانب الفنان الذي افتتن باللادية الخامدة والصرفة لأشياء مثل الحصى وقبعات البولر، والذي يقاوم محاولة أن يفرض عليها دلالة مثقلة بالاحتمالات من هذا النوع أو ذاك ("ما من رمز في مكان لم يقصد أحد" ، يكتب). الرئيس بين هذه الأشياء الخامدة، رغم أنه لا يحتل مكانة متميزة بوجه خاص، هو الجسد ، الذي لا يلتتصق عليه المعنى قط. إنه مجرد آلية

---

١ جان بول سارتر **الكونية والعدم** (لندن، ١٩٨٥) ص. XLII

معوقة، نجثم في داخلها بصورة غير مريحة مثلما يجلس رجل داخل رافعة. الأشياء في عالم بيكيت إما غير ملقة البتة للاتباه بحيث يلفها الالتباس بصورة مؤسسة، وإما كتيمة للمعنى إلى حد بعيد. أما الواقع فهو إما وجه جامد لا يوفر دعامة لإضفاء المعنى، أو وميض لغزى للدوايل. إنه مبهم وسريع الزوال، إما أيضاً مكان من الحواف الحادة والأوزان الثقيلة، حيث ثُعَّرَ الآلام الجسدية وُسْخَنَ العظام.

من وجهة النظر "مابعد الحديثة" الثانية هذه فإن الحياة ليست حافلة بالمعنى، إنما أيضاً ليست خلواً من المعنى. وأن نقول بكلابة أن الوجود مفتر تماماً إلى المعنى يعني أن نبقى سجناء للوهم بأنه قد ينطوي على معنى. لكن ماذا إن لم تكن الحياة ذلك الشيء الذي يمكن الكلام عنه بأي من هذين الحدين؟ إذا كان المعنى شيئاً يمارسه الناس، فكيف تتوقع أن يكون العالم حافلاً بالمعنى أو خلواً من المعنى في ذاته؟ ولماذا إذن نندبحقيقة أنه لا يقدم نفسه لنا على أنه طافح بالدلالة؟ أنت لا تتعي حقيقة أنك لم تبصر النور معتمراً قبعة صوف صغيرة. فإن يولد الأطفال معتمرين قبعات صوفية صغيرة ليس البتة ذلك الشيء المتوقع. وما من داع للإحساس بالكلابة والحزن بشأن ذلك. وقد وصلت إلى هذا العالم حاسراً الرأس ليس سبباً في حصر نفسي تراجيدي. كما أنه ليس افتقاراً تدركه ذلك الإدراك المحيط بينما تلاحق شؤونك اليومية.

ما من مأخذ على وجهة النظر هذه، تماماً مثلما لا يوجد ما يؤخذ على جوابي عندما أرد "لأنني وضعتها على الغاز" على سؤال "لم الغلابة تغلي؟" لكن

أحدهم قد يشك أنني لم أوضح حقاً لم تغلي الغلائية ما لم أوضح أيضاً العملية الكيماوية التي تؤسس ذلك؛ ومن ثم القوانين التي تؤسس تلك العملية، وهذا دواليك إلى أن نصل إلى أساس تنتهي عنده كل الأسئلة. وفي غياب أساس مطلق لا بد أن يكون هنالك افتقار، ولابد أن ترك الأشياء معلقة بصورة متقلقلة وغير ثابتة في الهواء. وهذه، بالنسبة للبعض، هي حال المعنى. طبعاً، إذا ما كان المعنى مجرد معرفة توصل إليها، فمن غير الممكن أن يعمل كبنية تختية راسخة للواقع. ذلك أن الأشياء ينبغي أن تكون ذات معنى متصل، وليس فقط ذات معنى لأننا نحن من يجعلها كذلك. وينبغي أن تشكل كل هذه المعاني معنى واحداً شاملأً. لأنه ما لم يكن ثمة معنى كبير، فإنه ما من معنى بإطلاق. وإذا لم تدل واقعة أنها تتشلّج على أن الله يسعى إلى إكساء الأرض بعاءة رقيقة من السلوان، فإنها عندئذ مجرد واقعة سخيفة.

ما هو المعنى المتصل في أي حالة من الحالات؟ ذلك أن المعاني ليست أشياء "جوانية" بمعنى أن الخبر كائنٌ في قارورة. قد يكون هنالك بنية ذات دلالة في مكان ما في العالم دون أن نعرف بها (رقابة ثلج لم نرها، على سبيل المثال، أو نموذج سوسيولوجي لم نكتشفه بعد)، إلا أن المعاني بالمعنى الأكشن شيوعاً للكلمة ليست قطعاً كذلك. إنما هي تأويلاً للعالم، وتالياً متوقفة علينا. إن الكلام عن معاني "متصلة" ينحصر بالكلام عن محاولة وصف ما هو موجود فعلاً في الواقع. لكننا نحن من يقوم بالوصف هنا. وبمقدورنا من ثم أن نضع هذا في تبادل مع المعاني "المنسوبة" مثل "غرينلاند". من الواضح أن هنالك أيضاً معانٍ ذاتية مثل

"أرى أن صورة شيكاغو مثلما تبدو في الأفق هي صورة الله" أو "كلما أسمع كلمة "حوض" أتذكر أبراهم لنكون".

سوف نرى لاحقاً أن بقدورنا الكلام عن المعاني بوصفها بصورة أو بأخرى راسخة في صلب الأشياء، أو بوصفها طبيعة تلك الأشياء. لكن في الغالب الأعم، فإن المعاني المتأصلة ليست سوى تلك الأجزاء بالغة الصغر من لقتنا التي تعطي معنى لما هو موجود. وثمة أوضاع أحياناً، مثل ما أصاب *Marie Celeste*، نجهل فيها ما هو موجود، وحيث تكون الحقيقة مختلفة تماماً عن جميع تأويلاتنا الراهنة. والسؤال هو: كيف يؤثر هذا على النقاش في معنى الحياة؟ يمكن أن تتطوّي الحياة على معنى "متّصل"، بمعنى أن أحداً منا لا يعلم أي شيء عنه - معنى مختلف تماماً عن المعاني المتنوعة التي نستمدّها منها في حياتنا اليومية. لقد آمن سيمون فرويد، على سبيل المثال، أن معنى الحياة كان الموت. أن جميع جهود الإليروس\* ينبغي أن تعود إلى حالة من السكون المشابه للموت، حيث لا يعود ممكناً أن يلحق بالذات أذى. فإذا ما كان هذا صحيحاً (وقد يكون غير صحيح طبعاً)، فإنه يقتضي أنه كان صحيحاً قبل أن يكتشف فرويد هذه الحقيقة، وأنه صحيح في هذه اللحظة حتى بالنسبة لأولئك الذين لا يعترفون به. يمكن أن تؤلف دوافعنا وغراائزنا بنية نجهلها، إلا أنها في

٤

\* إليروس: إله الحب و ابن أفرو狄ت عند الإغريق. ويستعمل مصطلح الإليروسية في كتابات التحليل النفسي للدلالة على الشبق والشبقية. ويستعمل فرويد الإليروس في كتابه ما وراء مبدأ اللذة بحيث يضمنه بحمل نزوات الحياة في مقابل نزوات الموت "ثاناتوس"، وهو إله الموت عند الإغريق.

الأساس تحدد معنى وجودنا . ولعل هنالك من ثم معنى للحياة لسنا (أو لم نكن) جاهلين به البتة ، رغم أن قوة فوق - بشرية مثل الله أو *الـ Zeitgeist* لم تضمه هناك . دعوني أوضح هذه النقطة بطريقة تقنية : إن المعايشة لا تعني بالضرورة التعالي . وإن معنى للحياة وضعه الله ، واستدعيه نحن بأنفسنا ، قد لا يكون الاحتمال الوحيد .

اللغة هي المسؤولة بقدر ما يتعلّق الأمر بالخلاف الواضح بين المعاني "المنسوبة" و تلك "المتأصلة" . ولقد دار في الماضي نقاش في النّقد الأدبي حول ما إذا كان معنى قصيدة ما موجوداً فيها أصلاً ، بانتظار أن يأتي القارئ ويستخرجها ، أو ما إذا كان شيئاً بخلبه نحن ، القراء ، إلى القصيدة . فإذا ما كنا نحن من يكسو القصيدة بالمعنى ، السّنا عندئذ نستخرج منها المعنى الذي وضعناه فيها؟ وفي هذه الحالة ، كيف يمكن أن تفاجئنا القصيدة أبداً ، أو تجعلنا نحسّ بأنّها تقاوم الطريقة التي نحاول بها قراءتها؟ ثمة قياس هنا مع فكرة أن الحياة تكون ما تصنعه منها . فهل يعني هذا أننا لا نستخرج من الحياة سوى ما نضعه فيها؟ "لا شك" ، يكتب نيتّشـه ، "في أن الإنسان لا يجد في الأشياء سوى ما كان هو نفسه قد جلبـه إلـيـها" <sup>(١)</sup> . إذن ، إذا ما وجدت أن حياتك فارغة ، لمَ لا تملأـها وحسب ، مثلـما تملأـ ثلاجـتك عندما ينـفذـ الطـعامـ لـديـك؟ لمَ تـتـذـمـرـ منـ الـوـاقـعـ عـنـدـمـاـ يـكـونـ الـخـلـ مـاـثـلـاـ بـيـنـ يـدـيـكـ بـوـضـوـحـ؟ تـبـدوـ هـذـهـ النـظـرـيـةـ فـيـ الـمـعـنىـ ، عـلـىـ أـيـةـ حـالـ ، نـرـجـسـيـةـ بـصـورـةـ تـبـعـثـ

---

١ نيتّشـه إرادـةـ القـوـةـ ، صـ ٣٢٧ـ .

على القلق. ألا يحدث قط أن نتخلص عن أفكارنا ومعتقداتنا؟ أليس المعنى الأصيل هو المعنى الذي نحس بأننا نرفضه، المعنى الذي يمكن أن يقاومنا أو يصدنا ، والذي يفرض نفسه علينا بطريقة معينة لا يمكن اجتنابها؟ إذا ما كان للحياة معنى ، فإنه بالتأكيد ليس أي معنى نسقطه عليها تبعاً لزياراتنا . بل إن للحياة ذاتها رأياً في هذا الشأن .

سوف ندرس كيف تقاوم الحياة ما نحاول أن نصنعه منها في دقيقة. وفي هذه الأثناء ، بمقدورنا أن نتفحص عن كثب فكرة أن المعنى كائن "في" القصيدة. أن نقول إن المعنى في عبارة "هل أقارنك بيوم صيفي؟" يمكن "في" الكلمات ذاتها يعني أن نكتفي بالقول إن لهذه الكلمات معنى متفقاً عليه في اللغة الإنجليزية. وهذا الاتفاق يذهب أعمق بكثير مما أريد أنا بالكلمات أن تعنيه، وهو اتفاق مرتبط ارتباطاً لا ينفصل بمشاركة شكل عملي من الحياة. لكن حقيقة أن ثمة اتفاقاً هنا لا تعني أن ليس بمقدورنا السجال حول ما تعنيه الكلمات في هذا السياق المحدد . فعل "هل ؟" تعني هنا "هل تريديني؟" أو لعلها تعني "هل صحيح أنتي مستقبلاً سوف أقارنك بيوم صيفي؟". الأمر وحسب أن ما نتساجل حوله ليست معانٍ تنسبها اعتمادياً إلى الكلمات. وحتى لو كان الأمر كذلك، فإن هذه المعانٍ ليست "في" الكلمات سوى بسبب الأعراف الاجتماعية التي تقرر الحقيقة القائلة أنه في الإنجليزية تمثل الأحرف *d-a-y* الوقت بين شروق الشمس وغروبها ، والأحرف *t-h-e-e* حالة النصب منضمير الشخصي "thou" في الإنجليزية العتيقة، وهكذا . لا ريب في أن هذه

الأعراف اعتباطية إذا ما نظرنا إليها من الخارج، وهو ما توضحه المقارنة مع الكلمات "يوم" و "أنت" في اللغة البلغارية. غير أنها ليست اعتباطية عندما ثُرٍ من الداخل، إلا بقدر اعتباطية قوانين الشطرنج.

أن نقول إن المعنى "متصل" - إنه بطريقة أو بأخرى راسخ في صلب الأشياء أو الحالات ذاتها، أكثر منه مفروضاً عليها فرضاً - يمكن أن يكون طريقة مضللة في الكلام؛ لكن من الممكن، حتى في هذه الحالة، أن نفهم من ذلك معنى ما . فبعض الأشياء ، على سبيل المثال، يمكن أن تعبر عن معانٍ أو تجسدها ليس بفضل أي شيء سوى حضورها المادي. والحالة الاستبدالية من هذا هي أي عمل فني . فالغريب في الأعمال الفنية هي أنها تبدو مادية وحافلة بالمعنى في آنٍ معاً . كنتُ في بداية هذا الكتاب تطرقت إلى المثال الذي يفيد بأن الأشياء مثل صور تخطيط القلب لا يمكن أن تنطوي على معنى في ذاتها لأن المعنى مسألة لغة، وليس مسألة أشياء . لكن لأن صورة تخطيط القلب، على عكس حبة اللفت، تناجِ إنساني ، فمن الممكن حتماً القول إنها تنطوي على معانٍ ونوايا راسخة فيها . ذلك أنها ، في النهاية، تقوم بوظيفة خاصة في عالم الطب، مستقلة عن أي وظيفة أخرى يمكن أن تُنسبها إليها . فبمقدوري دوماً استعمالها كإسفين أبقي بواسطته النافذة مفتوحة في يوم قائلٍ، أو استعمالها ببراعة أحسد عليها لأرد عني مجرماً مهوساً ، لكنها تبقى مجرد صورة تخطيط القلب استعمالها للقيام بذلك.

يرى أولئك من يؤمنون بالله، أو بأي قوة أخرى مُدرَّكة بالعقل وراء الكون ، أن الحياة تنطوي على معانٍ ومقاصد راسخة فيها لأنها هي نفسها

نتاجٌ صنعيٌ . والحق، إنها تنتاجُ بالغ الرداءة بعدة طرق، أتتجه الفنان في واحدة من أقل لحظاته إلهاماً . لكن بمقدورك الكلام عن معنى متصل هنا، تماماً مثلما يمكنك الكلام عن معنى متصل في كرسي بذراعين . فالمقصود بالقول إن الكرسي بذراعين "قصدي" لا يعني الإيحاء بأنه يخفى أمنيات سرية، وإنما أنه مصنوع لأجل غاية معينة، هي جعل الناس يجلسون فيه. وهذا معنى أو وظيفة للكرسي منفصل عما قد أريد به أن يعني . غير أنه ليس معنى منفصلاً عن الإنسانية جماء . فلقد صُنِع بهذه الطريقة لأن أحداً صنعه على هذا النحو .

عندما نتساءل عما إذا كانت حالة خاصة ما مثلاً عن العنصرية، مثلاً، تكون نسألاً عن الحالة ذاتها، وليس فقط عن إحساسنا إزاءها أو عن اللغة التي نستعملها لوصفها . فرؤيه معانٍ مثل "متخيّز" و "تميّز" كمعانٍ "متصلة" في الحالة ليست سوى طريقة إدعائية للقول إن الحالة عنصرية حقاً . وإذا لم نر هذا - إذا فكرنا، مثلاً، أن "العنصرية" هي مجرد مجموعة من المعاني الذاتية نفرضها على الحقائق المجردة لما يجري . فإننا عندئذ لا نرى الحالة على حقيقتها . ذلك أن وصفاً لها افتقر إلى مفردات مثل "تميّز" - وصفاً حاول، مثلاً، أن يكون "خالياً من أحكام القيمة" - لن يصور ذلك التصوير الكافي ما يجري على الأرض . وهو وبالتالي يفشل كوصف، وليس فقط كتقويم . لكن هذا لا يعني بالضرورة أن معنى الحالة واضح ذلك الوضوح المبهر . فقد يتضح أن من المستحيل تحديد ما إذا كانت الحالة عنصرية أم لا . وهذا، بلا شك، ما يعنيه الناس عندما يقولون إن من الممكن "تركيب" الحالة بطرق متطاحنة .

فالكلمات مثل "عنصرية" تجسد تأويلات خاصة للنقاش، لكن حقيقة الحالة هي ما نتحدث عنه هنا، وليس معنى تأويلاتنا.

دعونا نطرح هذه المسألة من الزاوية الأخرى، فلا نسأل عما قد يبدو عليه أي معنى "متصل"، وإنما عما يعنيه الرزعم بأن المعاني هي الطريقة التي "تركب" بها العالم. هل يعني هذا أن بقدورنا "تركيب" العالم بأي طريقة قدية نحب؟ قطعاً لا. ما من أحد يعتقد هذا، ليس أقله لأن الجميع يتفقون أن تأويلاتنا يمكن أحياناً أن تكون خاطئة. الأمر وحسب أن الأسباب التي يقدمها الناس لعدم قدرتنا على ذلك تنزع إلى الاختلاف. لكنهم جميعاً يتفقون على أننا لن نستفيد من "تركيب" النمور كمخلوقات خجولة وجديرة بالعناق. وذلك لسبب واحد، أن أحداً منا لن يبقى حياً ليروي. يشير بعض المفكرين أن ذلك ببساطة لا يتلاءم مع تأويلاتنا الأخرى، في حين يقول آخرون أن هذا الإدراك الحسي للنمور لا يسمح لنا بالقيام بأشياء منطقية تعزز فرصنا بالحياة مثل الفرار منها بأسرع ما يمكن عندما تكشر عن أننيابها. فيما يقول منظرون آخرون، يعرفون بـ الواقعيين، إننا لا نرى النمور مستحقة للعناق لأن الواقع لا يفيد بذلك. كيف يتمنى لنا أن نعرف؟ لأن بين أيدينا أدلة قوية على أنها لا تستحق، أدلة تأتينا من عالم منفصل عن تأويلاتنا له.

بصرف النظر عن موقفنا هنا، يبدو صحيحاً أن التمييز بين "المتصل" و"المنسوب" مفيد كفاية لأجل بعض الأهداف، لكنه بطرق أخرى متهالك وجاهز كي يتم تفككه. وأحد أسباب ذلك هو أن قلة مما شدعي معانٍ

متصلة، مثل التصورات الوثنية عن القدَّر، أو النموذج المسيحي من الافتداء ، أو الفكرة عند هيغل، تشبَّك أنساً يسبغون معنى على حياتهم الخاصة. وعلى ضوء هذا، فإن الرجال والنساء ليسوا مجرد عرائس لحقيقة كبرى، مثلما يرى شوبنهاور . وإنما ثمة حقيقة ما كبرى في هذه الحالات، لكنها لن تكشف إلا بمشاركة الرجال والنساء الفعالة فيها . فمن أسباب المصير التراجيدي الذي يلاقيه أوديب أنه يسمُّ بفعالية، وإن كان دون تبصر منه، في اجتراره مأساته الخاصة . ترى العقيدة المسيحية أن مملكة الله لن تتحقق ما لم يتعاون البشر على خلقها، على الرغم من أن الحقيقة القائلة إنهم يفعلون هذا متضمنة سلفاً في صلب فكرة المملكة . ويرى هيغل أن العقل لا يدرك ذاته في التاريخ إلا من خلال أفعال الأفراد التي تأتي عن حرية صرفة؛ والحق، إن العقل لا يكون حقيقياً إلى أقصى درجة إلا عندما يتمتع الأفراد بأقصى درجة من الحرية . جميع هذه السرديةات الكبرى تلغى التمييز بين الحرية والضرورة - بين صياغة معانيك الخاصة وكونك مستقبلاً لمعنى موجود أصلاً في العالم .

المعاني جمِيعاً هي ضرورة من الأداء الإنساني، أما المعاني "المتأصلة" فليست سوى تلك الضرورة من الأداء التي تصور بعضاً من حقيقة المادة . والحال، إن العالم لا ينقسم بالتساوي بين أولئك الذين يعتقدون أن المعاني "متأصلة" في الأشياء، بذات المعنى الذي يفيد بأن زائدتي الدودية موجودة في بطني ، وأولئك ذوي التفكير الغريب الذين يرون أن "امتلاك زائدة دودية"

ليس سوى "تركيب اجتماعي" للجسم البشري. (لأسباب طبية صرفة، ليس جميع هؤلاء متوفرين في الحوار ليدلوا برأيهم). هذه "التركيب" هي شكل من أشكال الحوار أحادي الاتجاه مع العالم نقوم فيه، مثل الأميركيين في العراق، بفرض رؤيانا على العالم. لكن المعنى هو في واقع الأمر نتاج صفة بيتنا وبين الواقع. وثمة ضرب من التواكل بين النصوص والقراء.

وبالعودة إلى نموذج السؤال - وـ الجواب الذي طرحته في البداية أقول :  
يمقدورنا أن نطرح أسئلة على العالم ، وهذه بلا شك أسئلة تخصنا نحن أكثر مما  
تخصه . بيد أن الأجوبة التي قد يرد بها العالم هي أجوبة إرشادية تحديداً لأن  
الواقع أكبر دوماً مما تتوقعه أسئلتنا . الواقع يتجاوز تأويلاتنا له ، وهو لا يمانع  
تحقيقها من وقت لآخر بإيماءة فضة أو ضربة موجعة . لا شك في أن المعنى ممارسة  
يقوم بها الناس ، لكنهم يقومون بها بالحوار مع عالم صارم ليسوا هم من وضع  
قوانينه ، وإذا ما أرادوا أن تكون معانيهم سارية ، ينبغي عليهم احترام مزاجه  
ونسيجه . وأن تعرف هذا يعني أن ثمني تواضعاً من نوع خاص ، يخالف  
الافتراض "التركيبي" القائل إنه عندما يتعلق الأمر بالمعنى ، فإننا نحن من له  
الأهمية كلها . إن هذا التصور الراديكالي ظاهرياً يتفق في واقع الأمر اتفاقاً  
وثيقاً في السر مع أيديولوجيا غريبة ترى أن المهم هو المعاني التي نهر بها  
العالم والآخرين لأجل غaiاتنا الخاصة .

لقد كان شكسبير مدركاً لهذه المسائل، مثلما يبين هذا الحوار في

تروپيلوس وكريستيدا حول قيمة هيلين الطروادية:

ترويلوس: وهل الأشياء سوى بالقيمة التي نعطيها لها؟

هكتور: لكن القيمة لا تكمن في شيء معين:

تحفظ له الاحترام والكرامة

إنما هو فضلاً عن كونه قيمة في ذاته

يستمد قيمته من الشخص الذي يقيّمه ..... .

### الفصل الثاني، المشهد الثاني

ترويلوس إنسان وجودي يرى أن الأشياء عديمة القيمة وخلوًّ من المعنى في ذاتها؛ وأنها لا تتحصل على قيمة ومعنى إلا من خلال الطاقات البشرية التي نوظفها فيها. هيلين، على سبيل المثال، قيمة في نظره لأنها كانت سبباً في اندلاع حربٍ مجيدة؛ وليس أنها تسببت بحرب لأنها قيمة. في المقابل، يؤمن هكتور الأقل عناداً بنظرية عن القيمة أقل "جوهرانية"، حيث يرى أن القيمة مزيج من المعنى والخلوق خلقاً. فالأشياء ليست فقط ذات قيمة عالية؛ وإنما هي قيمة أو غير ذات قيمة في ذاتها. والحق، إن هكتور مصيّب إلى حد ما، فالصحة والسلام والعدالة والحب والسعادة والفكاهة والرحمة وغيرها مرشحة جمِيعاً للانضمام إلى مقوله القييم في ذاته. وكذلك هي أشياء مثل الطعام والماء والدفء والمأوى، التي نحتاجها لبقائنا. لكن الكثير مما يراه هكتور نفسه قيمةً في ذاته - الذهب مثلاً - لا ينطوي حقيقةً على القيمة إلا بفضل اتفاق عام. يدرك شكسبير جيداً التوازيات بين القيمة والمعنى. ولا تبني مسرحياته تقلب التفكير في مسألة ما إذا كانت المعانٍ فطرية أم منسوبة. فقد

عاش، بعد كل شيء، في فترة من الانتقال التاريخي من إيمان في الاحتمال الأول إلى اعتقاد بالاحتمال الآخر؛ ومسرحه ينسب هذا التغيير الخطير إلى تغير اقتصادي من القيم "الجوهرية" إلى "القيم التبادلية" التي ولدتها قوى السوق<sup>(١)</sup>.

يعود الشقاق بين "الجوهرانيين" و "التركيبيين" إلى وقت طويل سابق على العصر الإليزابيши. وفي دراسة مسلطة للضوء، يقف فرانك فاريل آثار هذا الشقاق رجوعاً إلى الفترة الوسطى المتأخرة، والصراع بين اللاهوتيين الكاثوليك والبروتستانت<sup>(٢)</sup>. المشكلة هي أنه إذا ما كان الله كلي القوة، فإنه لن يسمح أن ينطوي العالم على معانٍ متأصلة أو جوهرية، لأنها حتماً تحد من حريته في التصرف. كما لن يسمح لـالخلق بخشد مقاومة ضد خالقه. ولا أن يتلك الخلق عقلاً واستقلالاً يخصانه. لذا فإن السبيل الوحيد للحفاظ على حرية الله وقدرته الكلية هي إفراغ العالم من معناه المتأصل. يرى بعض المفكرين البروتستانت أنه بالنتيجة تعين إفراغ الواقع من محتواه وتخلصه من البعد الذي نسبه إليه بعض اللاهوتيين الكاثوليك مثل توما الأكويني. كان لابد من جعله غامضاً ذلك الغموض التام، لأنه عندئذ وحسب يشكل مادة مطوعة يمكن لـالديان أن يشكلها بأي شكل يختاره تبعاً لنزواته. فلا يضطر إلى احترام حقيقة أن المرأة، على سبيل المثال، تبقى امرأة لأن بقدوره بمنتهى السهولة أن يجعلها تسلك مثل

---

١ لأجل نقاش أشد استفاضة، انظر كتابي وليام شكسبير (أكسفورد، ١٩٨٦).

٢ انظر فرانك فاريل، *الذاتية، الواقعية و ما بعد الحداثة* (كامبريدج، ١٩٩٦).

قنفذ إذا ما خلبت الفكرة لبّه. وفي هذه الحالة، كما هي الحال مع ما بعد الحداثة، يغدو العالم بمثابة جراحة تجميلية شاملة.

وبالنتيجة اضطر الجوهر- تلك الفكرة القائلة إن للأشياء ، بما فيه الكائنات البشرية، طبائع محددة - إلى الانسحاب. لأنه إذا ما بقي موجوداً، اعترض طريق قوة الله العليا . "الواقعيون" الذين آمنوا بهذه الطبائع المحددة استعدوا لمواجهة "الاسميين" \* الذين رأوها مجرد اختراعات لفظية. ومن هنا فإن البروتستانتية من هذا النوع هي شكل مبكر من معاداة الجوهرانية. وكما هي الحال مع بعض المعادين للجوهرانية اليوم، تتماشى البروتستانتية يبدأ بيد مع ضرب من الإرادة\*\*، أو عبادة الإرادة. حيث ترى أنه عندما تختفي الطبائع المحددة، يمكن أن تتحقق أخيراً إرادة الله الاعتباطية. وعندئذ تكون الأشياء ما هي عليه بسبب من مشيئته، وليس بسبب ذاتي. تستبدل ما بعد الحداثة ببساطة الله بالبشر هنا. حيث ترى أن الواقع ليس بأي شكل من الأشكال قائماً في ذاته، إنما وحسب بالشكل الذي نرکبه عليه.

يرى الإرادي أن التعذيب خطأ من الناحية الأخلاقية لأن إرادة الله شاءت أن يكون كذلك، وليس لأنه خطأ في ذاته. والحق، ما من شيء صحيح أو خاطئ في ذاته. لقد كان بمقدور الله أن يقرر بمنتهى السهولة أن

\* الاسمية: التصورات والكلمات ليست سوى كلمات أو أسماء، أما الموضوعات الفردية العينية فهي وحدتها الحقيقة (أو الواقعية).

\*\* الإرادية: كل فلسفة تنظر إلى الإرادة على أنها الحقيقة الأولية. صاغها شوبنهاور ومن ثم نيتше. وهناك اتجاهات إرادية عند فلاسفة محدثين آخرين مثل ليتسس وفتشه وجيمس.

يجعل عدم قدرتنا على تعذيب بعضنا البعض معصية تستوجب القصاص. فقراراته تفتقر إلى الأسباب، لأن الأسباب تحدّ من حرية المطلقة في التصرف. ومن هنا فإن معاادة الجوهرانية تتماشى جنباً إلى جنب مع اللاعقلانية، من حيث أن الله، شأن جميع الطغاة، غير ملزم بقانون أو منطق. وإنما هو مصدر قانونه ومنطقه الخاصين، الموجودين لخدمة سلطته. وقد كان ليسمح بالتعذيب لو أنه لا يمهد أهدافه. وليس من الصعب التعرف على ورثة هذه العقيدة في عالمنا المعاصر.

إلا أن تطهير العالم من الجوهر قد لا يزيل جميع العقبات أمام الإرادة المنفلتة. فماذا إذا وجدت، بينما تخلص من الجوهر، أنك كنَّست الذات معه؟ كما أن افتقار الذات إلى طبيعة محددة يقوض تماماً إرادتها وفاعليتها ويفرغها من محتواها في لحظة اتصارها الساحق. إن الأخبار التي تفيد بأن الحياة تفتقر إلى المعنى هي أخبار محفّزة ومنذرة بالخطر في آن. ذلك أن الذات الفرد تتضطلع الآن بدور الله كمشروع أعلى؛ إلا أنها؛ مثل الله، تشرع في الفراغ. وتبدو إملاءاتها في كل لحظة اعتباطية وبلا فائدة شأن الأوامر الإلهية. وفي المسائل الأخلاقية، يتّخذ هذا أحياناً شكل ما يُعرف بـ"القطيعة"؛ حيث قتل الابن خطأ لأنني، أو لأننا، اخْذَنا قراراً أخلاقياً تستمد منه ضروب التحرير هذه. ومثلكما يعلق نيتشه: "الفلاسفة الأصيلون... أمرؤون ومشرّعون، يقولون: كُن!"<sup>(١)</sup> لا تلبث الذات، المنعزلة إنما المنتصرة، أن تغدو الآن المصدر الوحيد للمعنى والقيمة في عالم أفرغ من المعنى المتأصل. إلا أن هذا الافتقار

١ فريديريك نيتشه، *مأوراء الخير والشر*، في وولتر كوفمان (محرر)، *كتابات رئيسة من نيتشه* (نيويورك، ١٩٦٨)، ٣٢٦.

إلى المعنى يغزو مُعْزَلَها الداخلي الخاص. إنها، شأن الدين، حرفة في أن تنقش معانيها الخاصة على صفحة الكون البيضاء؛ لكن بما أنه ما من سبب موضوعي يدفعها إلى التصرف بهذه الطريقة عوضاً عن تلك، يتضح أن هذه الحرفة فارغة ومدمرة. وتغدو الإنسانية ذاتها ضرباً من السخاف.

ولهذا السبب لم تعد الذات البروتستانتية تحس بالطمأنينة في العالم. ولم يعد من روابط معطاة بين الاثنين. فيما أن الواقع خلو من المعنى أساساً، لا تجد الذات البروتستانتية انعكاساً لها في الواقع، هذا الواقع المصنوع من مادة مختلفة تماماً عن مادتها هي. ومن هنا، لا ينصرم وقت طويل قبل أن تأخذ مثل منبود بالشك في وجودها الخاص؛ بعد أن حُرمت من كل شيء، خارجها يمكن أن يؤكّد هويتها. ترى البروتستانتية أن "الإنسان" هو المصدر الوحيد للمعنى في العالم؛ إلا أن العالم يدير قفاه لهذا المعنى، جاعلاً إياه اعتباطياً ومجانياً. ولأنه ما من معنى أو منطق في الأشياء، فإن الغموض وعدم القدرة على معرفة كنهها يلفانها. ولهذا السبب تتحرك النفس البروتستانتية بتوjos في عالم مظلم من القوى العشوائية، مسكونة بإله مُحتجب، غير واثقة من خلاصها.

لكن هذا جميعه، بطبيعة الحال، لم يكن في الوقت ذاته تحرراً كبيراً. إذ لم يعد هنالك طريقة سارية واحدة لقراءة الواقع. ولم يعد رجال الدين يحتكرون المفاتيح إلى مملكة المعنى. وصارت متاحة حرية التأويل. فلم يعد الناس مضطرون للتزلف لمعانٍي المعدة أصلاً التي كان الله أخفاها في العالم. وبالتالي، أفسح النص الكوني المقدس، حيث العناصر الفيزيائية دواليل

مجازية من الحقائق الروحانية، المجال تدريجياً للنص العلماني. وبعد أن أفرغ من المعاني المعدة سلفاً، أمكن الآن تركيب الواقع تبعاً لحاجات ورغبات الإنسانية. وأمكن حلحلة ما كانت في الماضي معانٍ ثابتة وجمعها بطرق خلاقة جديدة. تجدر الإشارة إلى أن من اخترع علم التأويل كان قسّاً بروتستانتياً اسمه فريدريك شليرماشر. بل ويقال إن لهذه الطريقة في النظر إلى الأشياء جذوراً ضاربة في التوراة. ففي *تكوين* ١٩: ٢، "وَجَبَلَ الرَّبُّ إِلَهُ الْأَرْضِ كُلَّ حَيَّانَاتِ الْبَرِّيَّةِ وَكُلَّ طَيْوُرِ السَّمَاءِ . فَأَهْضَرَهَا إِلَى آدَمَ لِيَرِيَ مَاذَا يَدْعُوهَا . وَكُلَّ مَا دُعِيَ بِهِ آدَمَ ذَاتَ نَفْسٍ حَيَّةٌ فَهُوَ اسْمُهَا" (*النسخة المعيارية المنشورة*). بما أن فعل التسمية في اليهودية القديمة هو فعل خلاق أو أدائي دوماً، فإن هذا يوحى بأن الإنسانية هي مصدر المعنى، في حين يهوه مصدر الوجود. حيث يخلق الله المخلوقات ويقدمها إلى آدم، فتغدو ما يصنعه بها.

هل ينبغي أن تشكل الروح البروتستانتية الوحيدة والهائمة بتوجس في العتمة قضية تستحق اهتمام أولئك الذين يرون أن الحياة هي ما تصنعه منها؟ نعم ولا. لا، بمعنى أن جعل حياتك ذات معنى بدلاً من انتظار أن يكون معناها معطى سلفاً هي فكرة منطقية تماماً. ونعم، بقدر ما يحسن بها أن تشكل تحذيراً جدياً بأن صياغة معنى حياتك بما يلائمك ليس مسألة صياغة أي معنى يأسر خيالك وحسب. لأن ذلك لا يغريك من تبرير أيّاً يكن ما يجعل حياتك ذات معنى على مستوى الرأي الشائع. فلي sis بقدورك القول "شخصياً، أجد أن معنى حياتي يكمن في خنق السناجب" ، ثم تأمل النجاة بفعلتك هذه.

كما أن صياغة معنى حياتك ليس مسألة خلقٍ من العدم\*. فالبشر كائنات تتمتع بحرية الإرادة - إنما وحسب على أساس ضرب أعمق من الاتكال على الطبيعة والعالم، وعلى بعضهم البعض. وأياً كان المعنى الذي أصوغه حياتي فإنه مقيد من الداخل بهذا الاتكال. وليس بقدورنا التفاضي عن هذا. فالمسألة ليست إزاحة المعاني التي أعطانا إياها الله، بغية تثبيت معانينا الخاصة، مثلما تصور نيتشه. ذلك أننا غارقون أصلاً في وسط المعنى، أيًّا كان المكان الذي نجد أنفسنا فيه. إنما المسألة هي أن معاني الآخرين تحكمنا وتشكل نسيجنا، معانٍ لم نختارها قط، لكنها توفر الرّحّم الذي تتوصل داخله إلى فهم أنفسنا وفهم العالم. وبهذا المعنى، إن لم يكن بكل معنى، فإن الفكرة القائلة إن بقدوري اختيار معنى حياتي الخاصة هي مجرد وهم باطل.

لكن ما يصنعه الآخرون بحياتهم ليس المعوق الوحيد لما يمكن أن أصنع بحياتي. وإنما تصوغ ذلك أيضاً تلك المقومات لوجودي التي تبشق من كوني فرداً من جنس طبيعي، والتي تتضح أشد الوضوح في الطبيعة المادية لجسدي. فإن يتعين عليَّ القفز دون مساعدة ثلاثين قدمًا في الهواء، ثلاث مرات يومياً ليس جزءاً من معنى حياتي. وأي خطة حياة ذات معنى لا تكيف حقائق القرابة والحياة الاجتماعية والجنسية والموت واللعب والحداد والضحك والمرض والعمل والتواصل وغيرها من الحقائق سوف لن تفيدنا تلك الفائدة العظيمة. صحيح أن هذه المناحي الشاملة من الحياة الإنسانية تعيشها بطرق جد مختلفة ثقافات

\* باللاتينية في النص الأصلي. (م)

مختلفة، لكن تجدر الملاحظة أيضاً أنها تشكل عقبة كأداء في مسار أي وجود فردي. بل إن كثيراً من المقومات المركزية للحياة الشخصية ليست شخصية بإطلاق. وبما أننا حيوانات مادية ليس إلا، فقد حتم ذلك علينا سلفاً أشياء كثيرة، ليس أقلها طرق مقاربتنا للمنطق. ذلك أن نمط الاستدلال الخاص بنا مرتبط بذلك الارتباط الوثيق بطبعتنا الحيوانية<sup>(١)</sup>. ولعل هذا جزء مما دار في ذهن فيتنشتين عندما علق بأنه لو كان بوسع الأسد أن يتكلم، لما فهمنا ما يقوله. لا يمكنني القول إن معنى الحياة يشملني مالم يشمل جسدي وعضويتي في الجنس البشري. وسوف ندرس بالتفصيل بعضاً من المعانى الضمنية التي ينطوي عليها ذلك في الفصل التالي.

---

١ انظر ألسدير ماكتاير، *الحيوانات الاتكالية العاقلة* (لندن، ١٩٨٨).



٤

## هل الحياة ما تصنعه منها؟

التفتنا، حتى الآن، إلى المعنى أكثر مما التفتنا إلى الحياة. إلا أن الكلمة "حياة" إشكالية في كل منحي من مناحيها بمثابة إشكالية الكلمة "معنى"، وليس صعباً معرفة السبب. فالسبب في أننا لا نستطيع الكلام عن معنى الحياة هو أنه لا وجود لشيء يدعى الحياة. أنسنا، مثلما يقول فيتنشتين، مسحورين هنا بقواعدنا اللغوية، التي تولد الكلمة "حياة" في صيغة المفرد تماماً مثلما تولد الكلمة "حبة طماطم"؟ لعلنا لا نمتلك الكلمة "حياة" سوى لأن لغتنا مُشَيَّة في جوهرها. ومثلما يعلق فيتنشتين<sup>(١)</sup>، فإن "القواعد تفصح عن الجوهر". والسؤال هو: كيف بحق السماء أمكن أن نرى كل ما يندرج تحت عنوان الحياة الإنسانية، من الولادة إلى الرقص الإيقاعي، على أنه يشكل في مجموعه معنى واحداً؟ أليس هذا بالضبط وهم مريض الارتياب الذي يفترض أن لكل شيء صدى مشؤوماً من كل شيء آخر، وقد اجتمعا معاً في كل ضبابي وقامع؟ أو إذا ما شئت، وهم الفلسفة والتي هي، مثلما جاء في تعليق فرويد اللعوب، أقرب

١ لودفيغ فيتنشتين، مباحث في الفلسفة، ترجمة ج. ي. م. آنسكومب (أكسفورد، ١٩٦٣)، ٣٧١

شيء إلى جنون الارتياب؟ ما من حياة، حتى ولو كانت حياةً فرداً، تشكل في مجموعها كلاً موحداً. صحيح أن البعض يرى إلى حياته على أنها تشكل حكاية بلية على طول الطريق من المقدمة إلى الخاتمة. لكن هذه ليست حال الجميع. فهل يعقل، إذن، أن تشكل ملايين لا تمحى من الحيوان المستقلة كلاً متماسكاً، عندما لا تشكل ولو واحدة منها كلاً متماسكاً؟ ما من شك في أن الحياة تفتقر إلى الشكل الكافي حتى لكي تشكل مشكلة.

يمكن على خير وجه أن نرى إلى عبارة "معنى الحياة" على أنها تعني "ما تشكله في مجموعها"، وفي هذه الحالة ينبغي فعلاً رؤية الولادة والرقص الإيقاعي كأوجه من كلية واحدة هامة. وهذا يفوق ما يتوقعه المرء حتى من أشد الأعمال الأدبية جاذبية ومقاسكاً. بل إن أشد السردية التاريخية إدعائية وإطناباً لا تحيط إحاطة تامة بكل شيء. فالماركسية لا تتطرق إلى الغد الشرجية عند ستور الزباد، ولا تعتبر هذا الخرس نقصاً. وما من مقام بوذى رسمي على شلالات غرب يوركشاير. إن الفكرة القائلة إن كل حيادية في حياة الإنسان تشكل جزءاً من بنية متماسكة هي فكرة متمحلاة وبرية. فهل يكفي، إذن، أن يشكل معظمها جزءاً من بنية متماسكة؟ أو هل يعني "معنى الحياة" بالأحرى "الدلالة الجوهرية للحياة" - ليس يعني الشيء الذي تشكله في مجموعها بقدر ما هو الشيء الذي يمكن اختصارها إليه؟ إن عبارة مثل "معنى الحياة هو المعاناة" لا تعني بأن المعاناة هي كل الحياة أو المغزى أو الهدف من الحياة، وإنما تعني أنها المقوم الأهم والرئيس من مقوماتها. وباتباع هذا الخيط، بحسب ما تفيد به وجهة النظر هذه، يمكننا فهم هذه البنية المربكة كلها.

هل هنالك، إذن، ظاهرة تدعى "الحياة الإنسانية" يمكن أن تكون الحامل لمعنى متماسك؟ حسنٌ، لا شك في أن الناس يتكلمون أحياناً عن الحياة الإنسانية بفردات عامة، مثل أن الحياة غاز، عاهرة، ملهمي ليلي، وادي دموع، سرير ورود . وبالكاد تبدو هذه الباقة من النعوت التي عفا عليها الزمن أساساً راسخاً يمكن أن نبني عليه قضية. غير أن الافتراض القائل إن جميع العبارات الكبرى عن الحياة الإنسانية خلو من المعنى هو ذاته افتراض فارغ . وليس صحيحاً أن حقائق مادية معينة تمتلك دون سواها قوتها . ماداً، على سبيل المثال، عن التعميم الذي يفيد بأن معظم الرجال والنساء في التاريخ عاشوا حياة من العمل العقيم والشاق؟ لا ريب في أن هذا أشد إرباكاً من الافتراض القائل إن معظم الناس في ديلووير عاشوا حياة كتلك.

لعل من المستحيل التوصل إلى تعميم منطقي بشأن الحياة الإنسانية، لأنه يتعمّن علينا لكي نفعل ذلك أن نخطو خارج الحياة . وهذا أشبه بمحاولة أن نخرج من جلودنا . ما من شك في أن أحداً خارج الوجود الإنساني كله، مثل الله، هو الوحيد القادر على رؤيتها كـأنا واحداً ورؤية ما إذا كانت تنطوي على معنى في مجموعها<sup>(١)</sup>. الحالة هنا ماثلة لمساجلة نيتشه في أ Fowler الأصنام "The Twilight of the Idols" بأنه من غير الممكن الحكم على الحياة بأنها إما قيمة أو غير ذات قيمة في ذاتها، لأن المعايير التي نلتمسها للتوصّل إلى

١ يوافق جون كوتينغهام على هذا المثال في كتابه عن معنى الحياة (لندن، ٢٠٠٣)، ويقدّم كدليل في الدفاع عنه كتاب ويتغشتين *Tractatus Logico-Philosophicus* . لكن فيتغشتين يرى في كتابه أن معنى الحياة لا يقع وحده وراء حدود الممكن معرفته، بل تقع معه الذاتية أيضاً.

هذا الحكم هي ذاتها جزء من الحياة. لكن وجهة نظر نيتشه قابلة للنقاش، طبعاً. فأنت لست مضطراً لرؤية الوجود الإنساني من الخارج كيما تطلق عليه تعليقات مهمة إلا بقدر اضطرارك للتواجد في نيوزلندا كيما تتقدّم المجتمع البريطاني ككل. صحيح أن أحداً لم ير قط المجتمع البريطاني ككل، إلا بقدر ما يعرف الجميع حركة بوي سكوت<sup>\*</sup>، إلا أن بقدورنا الاستدلال من حيّيات الواقع التي نلم بها على تلك الحيّيات التي نجهلها. وليست المسألة هنا رؤية تلك الحيّيات جميعاً، إنما هي رؤية ما يكفي لفرز النمطي عن غير النمطي.

إذا ما كانت التعميمات بشأن الإنسانية سارية، فإن ذلك من بين أسباب أخرى لأن البشر، بانتتمائهما مثلاً ما يفعلون إلى ذات الجنس الطبيعي، يشتّرون فيما بينهم بأشياء لا يحصرها العد. وهذا لا يعني أن تتجاهل الاختلافات السياسية الحادة والعلامات الفارقة فيما بينهم. لكن يجدر أيضاً بأولئك المفكرين مابعد الحديثين من يوّقّعهم الاختلاف في فخه، فيرونّه متّسقاً ذلك الاتساق المرعب أتى التفتوا، ألا يتّجاهلوا المقومات التي نشترّك فيها. فالاختلافات بين البشر حيوية، لكنها ليست ذلك الأساس الراسخ كفاية لكي نبني عليه علم أخلاق وسياسة.

علاوة، حتى لو لم يكن ممكناً الكلام عن "الشرط الإنساني" في العام ١٥٠٠، إلا أن بقدورنا بالتأكيد الكلام عنه في العام ٢٠٠٠. وأولئك الذين يعترضون على هذه الفكرة لم يسمعوا، على ما يبدو، بالعولمة. فالرأسمالية

---

\* حركة أميركية تهدف إلى تنمية الشخصية اللياقة البدنية والمواطنة، غالباً من خلال المجتمع والنشاطات اللامركزية.

العاشرة للأمم، هي ما ساهم في تشكيل الإنسانية في كلّ واحد . وأقل ما نشترك فيه الآن هو إرادة البقاء في وجه مختلف التهديدات لبقائنا التي تلوح في الأفق من كل صوب . تفید وجهة النظر هذه أن من ينكرون واقع الشرط الإنساني ينكرون أيضاً واقعة التسخين الأرضي . وأنه ما من شيء يحسن به توحيد الجنس البشري بفاعلية مثلما يحسن باحتمال انقراضه . فالموت، على الأقل، يجمعنا .

إذا ما كان معنى الحياة يكمن في الهدف المشترك للبشر، فما من شك، إذن، في طبيعة ذلك الهدف . فما يسعى إليه الجميع هو السعادة . لا شك في أن "السعادة" كلمة ضعيفة و مترفة، تستدعي في الأذهان صورة تكشیراتٍ تنم عن مسْ و قفزٍ مرح في الأرجاء في ستة ملونة . لكن مثلما يتعرف أسطو في الأخلاق النيقوماخية، تعمل السعادة كخط رئيسي في الحياة الإنسانية، بمعنى أنه ليس بقدورك أن تسأل بمنطقية لم يتعين علينا أن نسعى لأن نكون سعداء . السعادة ليست وسيلة لبلوغ هدف آخر، مثلما هي النقود أو السلطة عموماً . إنما هي أشبه بالرغبة في أن تكون محترماً . ومن الواضح أن اشتهاها جزء من طبيعتنا . السعادة، إذن، حد رئيس إنما رديء ، مشكلته أنه غامض على نحو موئس، من حيث أن فكرة السعادة حيوية و فارغة في آن . فما الذي يعده سعادة؟ وماذا إذا ما وجدتها في إخافة العجائز والمسنات؟ إن إنسانة قررت أن تغدو ممثلة يمكن أن تقضي ساعات عجافاً في تجاذب الأداء بينما تحيا بكفاف و تقضي الشطر الأعظم

من وقتها قلقة ومحبطة وجائعة. ليست هذه الإنسنة ما كنا نندعوها في العادة سعيدة. وحياتها ليست ممتعة أو مُسيرة. لكنها، مثلاً، على أهبة الاستعداد للتضحية بسعادتها في سبيل سعادتها.

ثُرى السعادة أحياناً حالة ذهنية. لكن هذه ليست الطريقة التي يراها بها أرسطو. فـ"الرفاه"، مثلما نترجم عادة مصطلحه للسعادة، هو ما يمكن أن ندعوه حالة روحية، يرى أنها لا تنطوي وحسب على حالة جوانية من الوجود، إنما على ميل للسلوك بطرق معينة. ومثلما عُلق لودفيغ فيتفنشتين ذات مرة، إن أفضل صورة للروح هي الجسد. فإذا ما أردت أن تلاحظ "روح" أحدهم، انظر إلى سلوكه. يرى أرسطو أننا تحصل على السعادة بالفضيلة، والفضيلة قبل كل شيء ممارسة اجتماعية وليس موقعاً ذهنياً. إنها جزء من طريقة عملية للحياة، وليس ضرباً من الرضا الداخلي الخاص. وعلى ضوء هذه النظرية، يمكن أن تتفحص سلوك أحدهم خلال فترة معينة وتقول بعجب "إنه سعيد!"، في حين لا يمكنك قول ذلك عن نموذج من البشر أشدّ مثنوية. كما أن السعيد ليس مضطراً للتبرّم أو القفز فرحاً كي تعرف أنه سعيد.



صورة ٩

مثال للفيلسوف الإغريقي أرسطو.

يتحقق جولييان باغيني ، في نقاشه السعادة في علام كل هذا؟ ، إخفاقاً تماماً في تسجيل هذه النقطة. فكيمما يوضح مزيداً من الإيضاح فكرة أن السعادة ليست الشيء الأهم في الحياة، يقول إنه إذا ما كنت على وشك الانطلاق في سعيك وراء السعادة ورأيت شخصاً يغرق في الرمال المتحركة، فمن الأفضل طبعاً إنقاذه على أن تلتمس رضاك الخاص<sup>(١)</sup>. لاشك في أن لغة "تنطلق في سعيك وراء السعادة" هي لغة موحية، وأحد الأسباب هي أنها تجعل السعادة تبدو شأن سعي خاص، والسبب الثاني أنها تجعلها تبدو مثل قضاء ليلة طيبة في الجوار. بل إنها تختار بجعل السعادة أشد شبهاً باللذة، لكن إنقاذه أحدهم من الرمال المتحركة ليس جزءاً من تلك اللذة، لأنه ليس بالأمر المُلْذِد كما هو واضح. والحق، إن باغيني شأن معظم الفلاسفة الأخلاقيين، يتعرف في موضع آخر من كتابه أن اللذة إحساس عابر، في حين أن السعادة في أفضل حالاتها حالة مستديمة من الوجود . فبإمكان أن تخبر لذة شديدة دون أن تكون سعيداً بتة؛ ومثلاً يمكن أن تكون سعيداً لأسباب مريبة (مثل إفراز العجائز)، يمكن أيضاً أن تستمتع بأشكال من اللذة مشينة أخلاقياً، كأن تستلذ بمصيبة عدوك .

من هنا يبدو واضحاً بما لا يدع مجالاً للشك واحداً من الاعتراضات على المثال الذي يسوقه باغيني . ألا يمكن أن يشكل إنقاذه أحدهم من الرمال المتحركة جزءاً من سعادة المرء وليس إلهاً بدافع الواجب عنها؟ الجواب واضح إلا إذا فكر المرء في السعادة على طول خطوط اللذة، وليس الرفاه الأرسطوي .

١ جولييان باغيني علام كل هذا؟ (لندن، ٤، ٢٠٠٤) . ٩٧

فأرسطو يرى أن السعادة مرتبطة بمارسة الفضيلة؛ و على الرغم من أنه لا يتطرق بوجه خاص إلى إنقاذ الناس من الرمال المتحركة، إلا أن خليفته توما الأكويني يعد هذا دليلاً على الرفاه. بل ويرى فيه مثالاً عن الحب، والذي في نظره لا يتعارض البتة مع السعادة. لكن هذا لا يعني القول إن السعادة واللذة هما في نظر أرسطو تقابلات بسيطة. بل على العكس، يرى أرسطو أن الأفضل هم أولئك الذين يحصدون لذة من فعل الخير، أما أولئك الذين يفعلون الخير دون الاستمتاع به فليسوا في نظره أفالضل حقيقة. و أما اللذة من نوع حيواني صرف أو شهواني مستبد فتبادر بنا تبايناً سلبياً مع السعادة.

إن فكرة باغيني عن السعادة، والتي تختلف فكرة أرسطو، واضحة أيضاً في سيناريو يستعيره من الفيلسوف روبرت نوزيتش. لنفترض أنه تم توصيلك بآلية ما، مثل ذلك الحاسوب الخارق في فيلم *المصفوفة*، ما سمح لك بعيش تجربة افتراضية من السعادة التامة والمتواصلة. ألن يرفض معظم الناس هذه النعمة المغربية على أساس عدم واقعيتها؟ ألسنا نريد أن نخيا حياتنا بصدق ودونما خداع، مدركين لأنفسنا بوصفنا مؤلفي حياتنا الخاصة، واعين إلى أن كفاحنا نحن، وليس بدعة اصطناعية، هو المسؤول عن إحساسنا بالإشباع؟ يرى باغيني أن معظم الناس كانوا بالفعل ليرفضوا آلية السعادة على هذه الأسس، وما من شك في أنه على حق. لكن فكرة السعادة التي يقدمها لنا هنا تختلفمرة أخرى فكرة أرسطو. ذلك أنها مزاج أو حالة من الوعي أكثر منها طريقة حياة. والحق، إن التصور الحديث للسعادة هو تحديداً ما يمكن أن يجده أرسطو غير مفهوم، أو أقله قابلاً للنقاش. فهو يرى أنك لا يمكن أن تكون سعيداً بالجلوس

في آلة طيلة حياتك . ليس وحسب لأن تجربتك ستكون محاكاة وليس واقعاً، إنما لأن الرفاه ينطوي على شكل عملي واجتماعي من الحياة . السعادة بالنسبة لأرسطو ليست موقفاً داخلياً يمكن فيما بعد أن يتجلّى في أفعال معينة، إنما هي طريقة في التصرف تخلق موقفاً معيناً .

يرى أرسطو أن السبب في أنك لا يمكن أن تكون سعيداً حقيقة بالجلوس في آلة طوال حياتك هو إلى حد بعيد السبب ذاته في أنك لا تكون سعيداً تماماً وأنك مقيد إلى كرسي بعجلات أو رئة اصطناعية . ليست المسألة، طبعاً، أن المعوق لا يعرف إحساساً ثميناً بالإشباع الذاتي، تماماً مثل أي فرد آخر، إنما هي ببساطة أن الإعاقة هي أن تكون معوقاً في مقدراتك على إدراك قوى وكوامن معينة . وعلى ضوء تعريف أرسطو الاختصاصي إلى حد بعيد، فإن إدراك تلك القوى والكوامن يشكل جزءاً من سعادة المرأة أو رفاهه . وثمة معانٍ أخرى لكلمة "سعيد" يمكن فيها أن يكون المعوقون سعداء تماماً . على أية حال، إن النمط الموارب السائد حالياً من إنكار أن المعوقين معوقون فعلاً، والذي هو ضرب من خداع الذات سائد بوجه خاص في الولايات المتحدة التي ترى في الضعف الخلقي إهراجاً وفي كل شيء ما عدا النجاح إخفاقاً، هو ضرب من النفاق الأخلاقي يماثل إلى حد بعيد العادة التي سادت في العصر الفيكتوري والمتمثلة في إنكار أن الفقراء كانوا بالضرورة بؤساء . كما أنه يتماشى مع إنكار غربي للحقائق غير المريةحة، ومع حاجة ملحة لإخفاء المعاناة عن الأنظار .

قد لا تكون تضحية المرأة بسعادته لصالح شخص آخر الفعل الأخلاقي الأشد إثارة للإعجاب الذي يمكن أن تتخيله . لكن هذا لا يستلزم تاليًّا أنه

الشكل من المحبة الأشد مثالية أو حتى الأشد جاذبية. ليس الأشد جاذبية لأنه ضرب من الشفقة ضروري في المقام الأول، وليس الأشد مثالية لأن الحب، مثلما سأسأجل في دقيقة، ينطوي في أشد حالاته مثالية على أكبر قدر ممكن من التبادلية. فقد يحب المرأة أطفاله إلى درجة استعداده للموت برحابة صدر في سبيلهم؛ لكن لأن الحب بالمعنى الأكمل شيء سوف يتعلمه الأطفال أنفسهم؛ فإن الحب المتبادل بينك وبينهم ليس النمط البدئي من الحب الإنساني إلا بقدر ما يمكن أن تكونه علاقة أقل قيمة مثل حب المرأة لخادم كهل وفي. وفي كلتا الحالتين، ليست العلاقة متكافئة كفاية.

تنطوي السعادة أو الرفاه في نظر أرسطو، إذن، على إدراك خلاق ملوكاتنا الإنسانية النمطية. إنها ممارسة بقدر ما هي هوية. كما أنه لا يمكن ممارستها في عزلة، وهذا واحد من المناحي التي تختلف فيها عن السعي وراء اللذة. وبعبارة أخرى، إن الفضائل الأرسطوية هي في القسم الأعظم فضائل اجتماعية. من جهة أخرى، تتسم فكرة تحقيق الذات في نظر أرسطو بسحة رجولية متৎمسة، كما لو أنها تتكلم عن ضرب من الجمباز الروحي. والحق، إن النمط الأخلاقي البدئي الذي يرى فيه أرسطو "روحًا عظيمة" يشبه إلى حد بعيد نبيلاً أثينياً موسراً لا يعرف الفشل أو الخسارة أو المأساة. وهو ما يسترعى الانتباه في مؤلف إحدى أعظم الرسائل في العالم حول الموضوع الأخير. الرجل الخير مثلما يراه أرسطو أشبه في الغالب ببيل غيتس منه بالقديس فرانسيس الأسيزي\*، من حيث أن

\* فرانسيس الأسيزي (١١٨٢-١٢٢٦): متصوف وداعية إيطالي، أسس الفرنسيسكانية، وهي نظام من الرهبانية المسيحية يعيش أفرادها في فقر مدقع وتحرم عليهم الملكية تماماً، وقد تولوا الإشراف على الأماكن المقدسة المسيحية في فلسطين منذ القرن الخامس عشر. وقد ظهر من الفرنسيسكان مفكرون مرموقون مثل روجر بيكون ودانز سكوت وويليام أو كام.

اهتمامه ليس منصباً على أن يكون ناجحاً مثل هذا الرجل أو ذاك - رجل الأعمال، على سبيل المثال، أو رجل السياسة - إنما على كونه ناجحاً في أن يكون إنساناً. يرى أرسطو أن الإنسانية شيء ينبغي أن نصيب منه خيراً، وأن الناس الأفضل هم ذواقة للعيش. لكن ثمة خللاً في هذه النظرية عن السعادة التي ترى أن فكرة امرأة سعيدة يمكن على أحسن وجه أن تشكل تناقضاً في الحدود، شأنها في ذلك شأن فكرة فشل باعث على السعادة.

لكن تحقيق الذات كما يراه كارل ماركس، الفيلسوف الأخلاقي في خط أرسطو، يشتمل أيضاً، لنقله، على الاستماع إلى رباعي وترى أو تناول خوحة بتلذذ. ولعل "إشباع الذات" لا يتسم بالحماسة التي يتسم بها "تحقيق الذات"، من حيث أن السعادة هي مسألة إشباع ذاتي لا ينبغي خلطها مع أيدلوجيا بوبي سكوت أو دوق أدنبير في رؤية الحياة كسلسلة من الحواجز ينبغي القفز فوقها والإنجازات التي ينبغي إخراها تحت الحزام. فالإنجازات تنطوي على معنى ضمن السياق النوعي للحياة برمتها، وليس (كما في الأيدلوجيا التي ترى في الحياة ضرباً من تسلق الجبال) كقمم منفصلة من المكاسب.

على العموم، إنما أن يحس الناس أنهم بحالٍ جيدة أو لا يحسون، وهم بعامة يدركون هذه الحقيقة. وليس بقدورنا، طبعاً، أن تتجاهل تأثير ما يدعى بالوعي الزائف هنا. فقد يُحمل عبدُ على الاعتقاد بأنه راضٍ ومتنعم في حين يكشف سلوكه حقيقة أنه ليس كذلك. وذلك لأن بين أيدينا مصادر متميزة لعقلنة شقائنا. لكن عندما، على سبيل المثال، يقول ٩٢٪ من الأيرلنديين في استطلاع للرأي إنهم سعداء، فليس بقدورنا حقيقة سوى أن نصدقهم. والحق، إن لدى الأيرلنديين تقليداً من الكياسة تجاه الغرباء، لذا

لعلهم يزعمون السعادة لا لشيء، سوى ليجعلوا المستطعين سعداء. لكن ما من سبب حقيقي يدعونا ألا نأخذهم بكلامهم. على أية حال، إن المخاطر التي ينطوي عليها خداع النفس أشد حدة في حالة السعادة العملية أو الأسطورية. إذ كيف يتمنى لك أن تعرف أنك تحيا حياتك على نحو فاضل؟ لعل صديقاً أو ملاحظاً قد يكون حكماً أشد موثوقية هنا منك أنت. والحق، قد يكون أرسطو كتب كتبه في الأخلاق إلى هذا الحد أو ذاك كي يضع الناس في صورة ما يمكن عده بالفعل سعادة. ولعله افترض أن ثمة قسطاً وافراً من الوعي الزائف حول هذه المسألة. وإن فمن العسير معرفة لم أوصى بهدف يروم الرجال والنساء جميعاً في أية حال.

إذا ما كانت السعادة حالة ذهنية، فإنها تعتمد بصورة قابلة للنقاش على الأوضاع المادية للفرد. فمن الممكن أن تزعم أنك سعيد بصرف النظر عن تلك الأوضاع، حالة ليست بعيدة عن حالة سبينوزا أو الرواقين القدماء. لكن من غير المحتمل أبداً أن تشعر بالرضا بينما تعيش في مخيم للاجئين غير صحي ومكتظ وقد فقدت تواً أطفالك في كارثة طبيعية. بل إن ذلك أشد وضوحاً على ضوء وجهة نظر أرسطو في السعادة. إذ لا يمكن أن تكون شجاعاً ونزيهاً وسخياً ما لم تكن فاعلاً حراً إلى حد معقول يحيا في ظروف سياسية تغذى هذه الفضائل. ولهذا السبب يرى أرسطو إلى الأخلاق والسياسة على أنهما مرتبطان ارتباطاً وثيقاً. فالحياة الحية تتطلب نوعاً معيناً من الدولة السياسية المزودة تزويداً حسناً، بحسب رأيه، بالعبيد والنساء الخاضعات، الذين يقومون بالأعمال الشاقة في حين تنطلق أنت قدماً

في سعيك وراء حياة الامتياز. يرى أرسطو أن السعادة أو الرفاه شأن مؤسستي، من حيث أنها تتطلب ظروفًا اجتماعية وسياسية تكون فيها حرا في ممارسة قواك الخلاقة. لكن وجهة النظر هذه أقل وضوحاً عندما يفكر المرء بالسعادة، مثلما ينزع الليبراليون إلى التفكير، بوصفها أولاً شأنًا داخلياً أو فردياً. صحيح أن السعادة كحالة ذهنية قد تتطلب محيطاً مستقراً، لكنها لا تتطلب نطاً محدداً من السياسة.

يمكن، إذن، أن تؤلف السعادة معنى الحياة، لكن الحالة هنا ليست حاسمة. فلقد رأينا، على سبيل المثال، أن المرء قد يزعم بأنه يستمد السعادة من التصرف بخسّة. بل ويمكن أن يزعم في المقابل بأنه يستمدّها من الألم، كما في قولنا "فلان لا يحسّ قط بالسعادة مثلاً ما يحسّ بها عندما يتذمر". وبعبارة أخرى، مشكلة المازوخية موجودة على الدوام. وبقدر ما يتعلّق الأمر بالتصرف الخسيس، فقد تكون حياة المرء حافلة بالمعنى شكلياً - بمعنى أنها مرتبة ومتماضكة وحسنة التنظيم وحافلة بالأهداف المنقاة بعنایة - في حين تكون تافهة، بل وجدية بالازدراء من حيث محتواها الأخلاقي. يمكن أيضاً أن يكون الوجهان متعالقين، كما في تناذر بيروقراطي رقيق الحاشية. هنالك أيضاً، بطبيعة الحال، مرشحون آخرون لمعنى الحياة غير السعادة مثل القوة والحب المشرف والصدق واللذة والحرية والعقل والاستقلالية والدولة والأمة والله والتضحية بالنفس، والعيش تبعاً للطبيعة، وإيصال أعظم سعادة لأكبر عدد، وإنكار الذات والموت والرغبة والنجاح الدنيوي، والتقدير، وحصد أكبر عدد ممكن من التجارب الصعبة وامتلاك ابتسامة عذبة وغير ذلك. يرى معظم

الناس، عملياً إن لم يكن نظرياً دوماً، أن ما يجعل الحياة ذات معنى هي علاقاتهم مع أقرب الناس إليهم كالأبوين والأولاد.

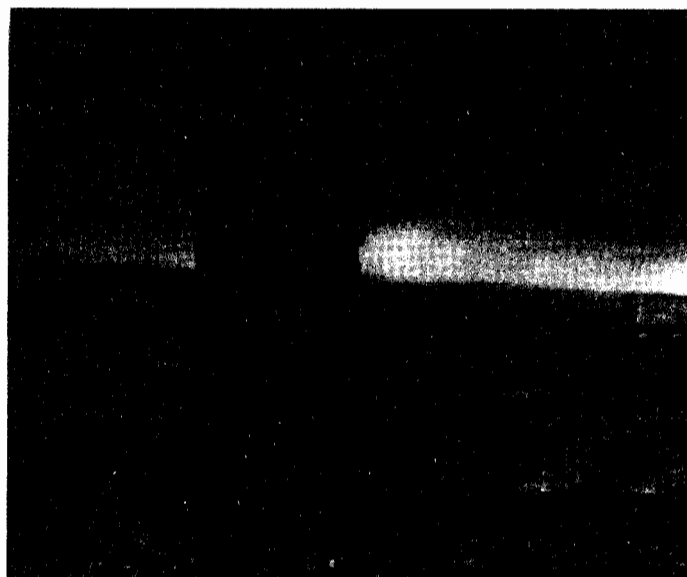
يبدو البعض من هؤلاء المرشحين لكثير من الناس إما بالغ التفاهة، أو ذرائعاً إلى حد بعيد لأن يُعدّ كمعنى للحياة. تنتهي القوة والشروة، كما هو واضح، إلى المقوله الذرائعيه؛ والذرائي لا يجوز الصفة الجوهرية التي يتطلبهها معنى الحياة، لأنه يوجد لصالح شيء آخر أشد جوهريه منه ذاته. لكن هذا لا يعني بالضرورة مساواة الذرائي بالدون؛ فالحرية، أقله في بعض تعريفاتها، ذرائعيه، إلا أن معظم الناس يتتفقون على قيمتها العالية.

يبدو مثيراً للشك، إذن، أن القوة يمكن أن تكون معنى الحياة. لكنها، على أية حال، وسيلة إنسانية ثانية، مثلما يدرك جيداً من لا حول لهم ولا قوة. أما بالنسبة للشروة، فوحدهم من توفرت لهم يمكن أن يقدروا على ازدرائها. والحق، إن كل شيء يعتمد على هوية من يمارسه والأهداف التي يمارسه لأجلها والظروف التي يمارسه فيها. لكنه لا يبدو أكثر من غاية في ذاته لا تختلف عن الشروة - إلا إذا أخذت، على سبيل المثال، "القوة" بمفهوم نيتشه، والتي هي أقرب إلى فكرة تحقيق الذات منها إلى السيطرة. (لكن ذلك لا يعني أن نيتشه كان كارهاً بحال من الأحوال لجرعة قوية من هذه الأخيرة). إن "إرادة القوة" في فكر نيتشه تعني نزعة جميع الأشياء لتحقيق ذاتها وتوسيعها وزيادتها؛ ومن المنطقي رؤية هذا كغاية في ذاته، تماماً مثلما يعتبر أرسطو الازدهار الإنساني غاية في ذاته. ولقد رأى سبينوزا القوة بالطريقة ذاتها تقريراً. لكن نيتشه، في رؤيته الاجتماعية الداروينية للحياة، يرى أن هذا التوالي المستمر للقوى يشبك أيضاً القوة كسيطرة، من حيث أن كل شكل

للحياة يسعى جاهداً لإخضاع الأشكال الأخرى. على أية حال، يجدر بأولئك الذين يغريهم رؤية القوة بمعنى السيطرة كغاية في ذاتها أن يتذكروا الصورة الوحشية الغريبة لمالك الصحيفة البريطانية الراحل روبرت ماكسويل، محتالاً ومتناً كأن جسده صورة بشعة عن روحه.

أما بالنسبة للثروة، فإننا نخيا في حضارة تنكر إنكار الأتقياء، أن الثروة غاية في ذاتها، في حين تعاملها بهذه الطريقة تحديداً في الممارسة. إن أحد أقوى الاتهامات للرأسمالية هي أنها ترغمنا على استثمار معظم طاقاتنا الخلاقة في مسائل نفعية صرفة حقيقةً. فتغدو وسيلة الحياة هذه غاية. وتتوقف الحياة على إعداد البنية التحتية المادية للعيش. وما يشير الاستغراب أن تتضخم المنظومة المادية للحياة في القرن الحادي والعشرين مثلما تضخمت في العصر الحجري. فرأس المال الذي يمكن تكريسه لتحرير الرجال والنساء، أقله إلى درجة مقبولة، من مقتضيات العمل يُخصص بدلأً من ذلك لتكتيس مزيد من رأس المال.

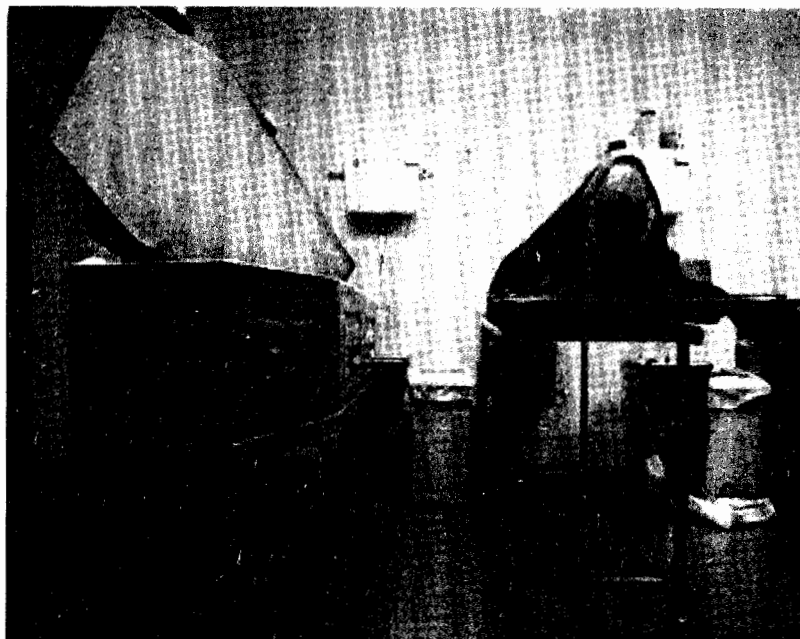
إذا ما بدا سؤال معنى الحياة ضاغطاً في هذه الحالة، فذلك أولاً لأن عملية التراكم هذه برمتها غير مجدية البتة ومتقدمة إلى الهدف شأن الإرادة عند شوبنهاور. فرأس المال، مثل الإرادة، ينطوي على قوة دافعة خاصة به، توجد بصورة رئيسة لخدمته، وتستعمل الأفراد كأدوات لتطورها الخاص والأعمى. كما أنه ينطوي أيضاً على شيء من المكر الدنيء الذي تنتهي عليه الإرادة، إذ يقنع الرجال والنساء الذين يوظفهم كأدوات متعددة أنهم ثمينون وفريدون وأنهم ذوو إرادة حرة. وإذا ما كان شوبنهاور يدعو هذا الضرب من الخداع "وعياً" فإن ماركس يدعوه أيديولوجياً.



صورة ١٠

الموت متجسداً: لقطة ساكنة من فيلم مونتي بايثون  
"معنى الحياة".

انطلق فرويد من الإيمان أن معنى الحياة كان الرغبة، أو حيَل اللاوعي في حياتنا الوعية، وتوصل إلى الاعتقاد بأن معنى الحياة كان الموت. لكن زعمه هذا يمكن أن ينطوي على معانٍ كثيرة مختلفة. فهو يعني، بالنسبة لفرويد ذاته، أننا جميعاً مُستبعدون للثباتاتوس، أو نزوة الموت. لكنه يمكن أيضاً أن يعني أن حياة لا تنطوي على شيء يكون المرء مستعداً للموت في سبيله من المستبعد أن تكون مثمرة. أو يمكن أن يوحى بأن عيشنا في دراية بفنائنا يعني أن نحيا بواقعية وسخرية وصدق، وإحساس قابض بحدوديتنا وهشاشتنا. وفي هذا الخصوص على الأقل، إن بقاءنا أوفياء لأشد جوانبنا حيوانية يعني أن نحيا حياة حقيقة وأصيلة. وأن تكون أقل التزاماً بإطلاق مشاريع طموحة للغاية تجلب الأسى لنا وللآخرين. ذلك أن الثقة العميماء في خلودنا الخاص تكمن في أساس معظم ما ينزل بنا من دمار. وعندما يكون وعيينا لفناء الأشياء متلوياً، تتشبث بها تشبثاً عصبياً. أما الموت، هذا الانفصال التمكيني، فيجعلنا أفضل قدرة على رؤية الأشياء على طبيعتها، فضلاً عن الاستمتاع بها استمتاعاً أكمل. وبهذا المعنى، فإن الموت يعزز الحياة ويقويها، أكثر مما يفرغها من القيمة. والحق، إن هذه ليست وصفة للاستمتاع باليوم الحاضر، وإنما العكس تماماً. فالغبطة غير السوية التي ينطوي عليها انتهاز كل فرصة ساخنة وجمع أزرار الورود واجتراع كأس إضافية، والعيش كأنه ما من غير إنما هي طريقة يائسة للتغلب على الموت، تسعى دونما جدوى لخداعه بدل الاستفادة منه. إنها، بما تنطوي عليه من لذة مسحورة، إنما تباع الموت الذي تحاول التملص منه. وعلى الرغم من حرفيتها كلها، إلا أنها طريقة متشائمة، في حين أن قبول الموت طريقة واقعية.



صورة ١١

من هنا إلى الآخرة.

علاوة، إن وعينا لحدودنا، هذه الحدود التي يرمي بها الموت في راحة قسرية، يعني أيضاً أن نكون واعين لكيفية اتكالنا على الآخرين وتقيدنا بهم. فعندما يعلق القديس بولس أننا نموت كل دقيقة، فإن جزءاً مما يدور في ذهنه قد يكون حقيقة أننا لا نحيا بسعادة إلا بربط أنفسنا بحاجات الآخرين، في ضربٍ من الموت القليل، أو *Petit mort*. وبهذه الطريقة، فإن الموت بمعنى الموت المستمر للنفس هو مصدر للحياة الخيرة. وإذا ما بدا هذا استعدياً ومنطويًا على إنكار للذات بصورة لا تبعث على السرور، فليس ذلك سوى لأننا ننسى أنه إذا ما قام الآخرون أيضاً بذلك، تكون النتيجة شكلاً من الخدمة المتبادلة التي توفر السياق لكل نفس كي تزدهر. والاسم التقليدي لهذه التبادلية هو الحب.

لકننا أيضاً نموت كل دقيقة بمعنى حرفياً أدق. فنحن نحيا من خلال ضرب من الإنكار الدائم، عندما نلغى حالة أولى بإسقاط أنفسنا في حالة أخرى. يُعرف هذا التعالي الدائم على الذات، غير الممكن سوى للحيوانات الألسنية، بالتاريخ. لكنه، من وجهة نظر تحليلية نفسية، يُعرف باسم الرغبة، وهذا أحد الأسباب في أن الرغبة مرشح منطقي لمعنى الحياة. فالرغبة تبرز حيث يوجد نقص. إنها مسألة افتقار وتفريغ للحاضر من محتواه كيما تقتذف بنا إلى مستقبل فارغ من المحتوى بالمثل. الموت والرغبة متضادان، من جهة أولى، لأن عجلة التاريخ تتوقف إذا كفينا عن الرغبة. لكن من جهة أخرى فإن الرغبة، التي يرى فيها أتباع فرويد قوة الحياة الدافعة، تعكس في افتقارها الداخلي الموت الذي ستجلّبنا إليه في نهاية المطاف. وبهذا المعنى، أيضاً، فإن الحياة

استبصر للموت. فما من سبب لقدرتنا على الاستمرار في العيش سوى أننا نحمل الموت بين أضلاعنا.

إذا ما بدا الموت جواباً بالغ الشوئ لمعنى الحياة، والرغبة جواباً ضبابياً إلى حد بعيد، فماذا عن التأمل العقلاني؟ من أفلاطون وسبينوزا إلى غورو المحافظين الجدد ليو شتراوس، لطالما كان للفكرة القائلة إن التأمل في حقيقة وجودنا هي هدف الإنسانية الأ Nigel مفاتنها. ليس أقله، طبعاً، بين المثقفين. فمما يبعث على السرور إحساس المرء أنه ينسجم مع معنى الكون بمجرد دخول مكتبه الجامعي كل صباح. كما لو أنه يجدر بالترزيين مثلاً، عندما يُسألون عن معنى الحياة، أن يجيبوا، "زوج رائع من السراويل"، في حين يجدر بالزارعين افتراض أنه محصول وفير. حتى أرسطو، رغم كل اهتمامه بالأشكال العملية من الحياة، رأى أن التأمل العقلاني هو أرقى شكل من أشكال الإشباع. إلا أن الفكرة القائلة إن معنى الحياة يكمن في التأمل في معنى الحياة تبدو بمثابة مطاردة للسراب مثيرة للفضول. كما أنها تفترض أيضاً أن معنى الحياة هو افتراض منطقي من هذا النوع أو ذاك، مثل الافتراض القائل "إن الأننا وهم باطل" أو "الأشياء جمياً مصنوعة من السميد". إن عدداً قليلاً من نخبة المفكرين، إذ كرسوا حيواتهم للتأمل في هذه المسائل، يكن من ثم أن يكونوا محظوظين كفاية للوقوع على حقيقة هذا السؤال أياً تكن. لكن هذا ليس بالضبط ما يراه أرسطو، إذ يرى أن ذلك التأمل، أو التنظير، هو ذاته ضرب من الممارسة؛ لكنها ممارسة خطيرة يمكن أن تلحق الأذى بالحياة عموماً.

إذا ما كانت الحياة تنطوي بالفعل على معنى ، فإنه بالتأكيد ليس من هذا النوع التأملـي . ذلك أن معنى الحياة ليس افتراضـاً منطقـياً بقدر ما هو ممارسة . وليس حقيقة مقتصرة على فئة قليلـة ، وإنما شـكل معين من الحياة . وعلى حالـه هذه ، لا يمكن إدراكـه فعلاً سـوى بالعيش . ولعلـ هذا ما دارـ في ذهـن فيـتنـشـتينـ عندـما لـاحـظـ في *Tractatus* بأنـنا "نـحـنـ أـنـهـ حـتـىـ لـوـ أـجـبـنـاـ عـلـىـ جـمـيـعـ الـمـسـائـلـ الـعـلـمـيـةـ الـمـكـنـةـ ،ـ فـإـنـ مـشـاكـلـ الـحـيـاـةـ تـبـقـىـ غـيرـ مـسـوـسـةـ بـإـطـلـاقـ .ـ طـبـعـاًـ لـنـ يـتـبـقـىـ عـنـدـئـذـ أـيـ سـؤـالـ ،ـ وـهـذـاـ بـالـضـبـطـ هـوـ الـجـوابـ .ـ فـالـخـلـ لـمـشـكـلـةـ الـحـيـاـةـ يـُرـىـ فـيـ زـوـالـ هـذـهـ الـمـشـكـلـةـ" . ( ٢٥١ . ٦ ، ٥٢٠ . ٦ )

أـيـ معـنىـ يـكـنـ أـنـ نـفـهـمـ مـنـ هـذـاـ القـوـلـ الـمـبـهـمـ وـالـغـامـضـ ؟ـ مـاـ يـعـنـيـهـ فـيـتـنـشـتينـ عـلـىـ الـأـرـجـحـ لـيـسـ أـنـ معـنىـ الـحـيـاـةـ سـؤـالـ زـائـفـ ،ـ إـنـماـ أـنـهـ سـؤـالـ زـائـفـ بـقـدـرـ ماـ يـتـعـلـقـ الـأـمـرـ بـالـفـلـسـفـةـ .ـ وـالـحـقـ ،ـ إـنـ فـيـتـنـشـتينـ لـمـ يـكـنـ ذـلـكـ الـاحـتـرـامـ الـعـظـيمـ لـلـفـلـسـفـةـ ،ـ الـتـيـ أـمـلـ أـنـ يـضـعـ كـتـابـهـ *Tractatus* حـدـاًـ لـهـ .ـ لـقـدـ رـأـيـ فـيـتـنـشـتينـ أـنـ جـمـيـعـ الـأـسـئـلـةـ الـحـيـوـيـةـ تـقـعـ خـارـجـ حـدـودـ الـذـاتـ الـفـصـيـقـةـ .ـ وـأـنـ معـنىـ الـحـيـاـةـ لـيـسـ شـيـئـاـ يـكـنـ قـوـلـهـ ،ـ فـيـ شـكـلـ اـفـتـرـاضـ وـقـائـيـ ؛ـ رـغـمـ أـنـ فـيـتـنـشـتينـ الـمـبـكـرـ رـأـيـ أـنـ هـذـاـ الضـرـبـ مـنـ الـاـفـتـرـاضـ هـوـ الـوـحـيدـ الـذـيـ يـنـطـوـيـ عـلـىـ معـنىـ .ـ فـنـحـنـ لـاـ يـتـسـنـىـ لـنـاـ أـنـ نـلـمـحـ شـيـئـاـ مـنـ معـنىـ الـحـيـاـةـ إـلـاـ عـنـدـمـاـ نـدـرـكـ أـنـهـاـ لـيـسـ ذـلـكـ الشـيـءـ الـذـيـ يـكـنـ أـنـ يـكـوـنـ جـوـابـاـ لـسـؤـالـ يـنـطـوـيـ عـلـىـ معـنىـ مـنـ النـاـحـيـةـ الـفـلـسـفـيـةـ .ـ فـالـحـيـاـةـ لـيـسـتـ "ـحـلـاـ"ـ بـإـطـلـاقـ .ـ وـعـنـدـمـاـ نـتـعـرـفـ أـنـهـاـ وـرـاءـ الـأـسـئـلـةـ الـفـلـسـفـيـةـ جـمـيـعـاـ نـفـهـمـ أـنـ هـذـاـ هـوـ الـجـوابـ الـذـيـ نـسـعـيـ إـلـيـهـ .ـ

لعل كلمات فيتغشتين التي اقتبسها في وقت سابق في الكتاب - "ليس اللغزي كيفية وجود العالم، إنما حقيقة أنه موجود" - تعني أن بقدورنا الكلام عن هذا الوضع أو ذاك في العالم، إنما ليس عن قيمة العالم أو معناه ككل. لكن هذا لا يعني أن فيتغشتين صرف النظر عن هذا الكلام بوصفه هراء ، مثلما فعل الوضعيون المنطقيون. بل على العكس، رأى أنه أشد أهمية بما لا يقاس فيما يخص الحالة الواقعية للأمور. الأمر وما فيه أنه رأى أن اللغة لا تمثل العالم ككل. لكن رغم أنه لا يكن تحديد قيمة العالم ومعناه ككل، إلا أن من الممكن تبيانهما. وإحدى الطرق السلبية لتبيانهما هي تبيان ما لا يكن للفلسفة قوله . معنى الحياة ليس حلًّا لمشكلة؛ وإنما مسألة عيش بطريقة معينة . وليس شأنًا ميتافيزيقياً ، وإنما أخلاقي . وهو ليس شيئاً منفصلاً عن الحياة، إنما الشيء الذي يجعلها تستحق أن تعاش - وبعبارة أخرى، إنه صفة معينة في الحياة وبعد من أبعادها وثراء وقوتها فيها . وبهذا المعنى، فإن معنى الحياة هو الحياة ذاتها، مثلما نراها بطريقة معينة . يحسن تجاه معنى الحياة بعامة أن هذا الزعم يخذلهم، لأنه ليس غامضاً وفهماً بالقدر الكافي ، وإنما شديد الابتسال وسهل الفهم إلى حد بعيد ، وغير تقييفي إلا بقدر يزيد قليلاً على <sup>٤٢</sup> ، بل وعلى ذلك الشعار على القمصان الذي يقول "ماذا إن كان هذا كله بسبب المثلجات؟". فهذا الزعم يأخذ سؤال معنى الحياة من بين أيدي فتة من الخبراء أو المطلعين ويعيده إلى المسائل الروتينية التي تنطوي عليها الحياة اليومية. إن هذا الضرب من الوجданية المفرطة هو بالضبط ما يعبر عنه مثى في إنجليله، حيث يُقدم ابن الإنسان عائداً في مجده محاطاً بالملائكة لأجل الحساب الأخير. وبعزل عن

هذه الصورة الكونية المعدة سلفاً، يتضح أن الخلاص شأن عادي ومتبدل على نحو محرج - من إطعام الجائع، وسقاية العطشان، والترحيب بالغريب، وزيارة المحبوس، يفتقد إلى أي شكل من أشكال الفتنة أو الهالة "الدينية". وي يكن لأي شخص القيام به. من الواضح أن مفتاح الكون ليس كشفاً يطيح بكل شيء، وإنما شيئاً يمارسه كثير من الشرفاء في سائر الأحوال، من وحي اللحظة ودونما تفكير إلا فيما ندر. فالخلود لا يمكن في حبة رمل وإنما في كأس ماء . والكون كله يدور حول عيادة المريض. وعندما تتصرف بهذه الطريقة، فإنك تتقاسم الحب الذي أرسى النجوم. وأن تحيا بهذه الطريقة لا يعني فقط أن تحيا حياتك، وإنما أن تحياها بوفرة.

يعرف هذا النوع من النشاط بـ *agape*، أو الحب، ولا علاقة له بالأحساس الإيروسي أو حتى العاطفية. فالأمر بالحب هو أمرٌ غيري صرف، نمطه البدئي هو حب الغرباء ، وليس أولئك الذين تشتهيهم أو تعجب بهم. الحب ممارسة أو طريقة حياة، وليس حالة ذهنية، منفصل عن المشاعر الدافئة أو العلاقات الشخصية الحميمة. فهل يصلح الحب، إذن، أن يكون معنى الحياة؟ لا شك أنه المرشح المفضل لدى عدد من الراصدين الأذكياء، ليس أقلهم الفنانون. والحق، إن الحب يماطل السعادة من حيث أنه مصطلح رئيس، وغاية في ذاته. وكما هي السعادة، يبدو الحب جزءاً من طبيعتنا . فمن العسير معرفة السبب الذي يوجب عليك أن تكلف نفسك عناء تقديم الماء للعطشى، ليس أقله إن كنت تعرف أنهم سوف يقضون في غضون دقائق .

لكن ثمة تعارض بين القيمتين في مناح أخرى. فالإنسان الذي يقضي حياته في العناية بطفل يعاني من إعاقة شديدة إنما يضحي بسعادته لصالح حبه، حتى وإن كانت تضحيته هذه مبذولة أيضاً باسم السعادة (سعادة ذلك الطفل). كما أن النضال في سبيل العدالة، والتي هي شكل من أشكال الحب، يمكن أن يجعلك إلى حتفك. وعلى ضوء وجهة النظر هذه، فإن الحب شأن متطلب ومثبط للعزيمة، حافل بالنضال والإحباط، وبعيد كل البعد عن القناعة العريضة والمتبلدة. إلا أن بالإمكان القول إن الحب والسعادة هما في النهاية وصفان مختلفان لذات الطريقة في الحياة. وأحد أسباب هذا هو أن السعادة ليست في واقع الحال ضرورة من القناعة العريضة والمتبلدة، إنما (بالنسبة لأرسطو، على الأقل) حالة الرفاه التي تبرز من ازدهار قوى المرء وطاقاته بصورة حرة. والحب، إن أردنا القول، هو الحالة ذاتها إنما من منظور علائقى، من حيث أنه الحالة التي يتوقف فيها ازدهار الفرد على ازدهار الآخرين.

كيف نفهم هذا التعريف للحب، بعيد كما هو عن كاتولوس وكاترين كوكسن؟ بداية، يمكننا الرجوع إلى اقتراحنا المبكر بأن احتمال أن يكون لحياة الإنسان معنى مبيّت لا يتوقف على الإيمان بقوة متعلالية من هذا النوع أو ذاك. فمن المحتمل بالمثل أن تطور البشر جاء، عشوائياً وطارئاً، لكن ذلك لا يقتضي بالضرورة أنهم يفتقرون إلى طبيعة خاصة. والحياة الحية كما يرونها قد تكمن في إدراك تلك الطبيعة. فالنحل مثلاً يقوم بأشياء من صلب طبيعته. لكن هذا أقل وضوحاً بكثير في حالة البشر، لأن من طبيعتنا، على عكس النحل، أن تكون حيوانات ثقافية، والحيوانات الثقافية مخلوقات غامضة إلى حد بعيد.

لكن من الواضح أن الثقافة لا تلغى "كينوتنا كجنس بشري" أو طبيعتنا المادية. ذلك أننا بطبعتنا، على سبيل المثال، حيوانات اجتماعية، إما أن تتعاون أو تهلك؛ لكننا أيضاً كائنات مستقلة نسعى وراء إشباعنا الخاص. وأن تكون أفراداً متميزين هو نشاط من نشاطات كينوتنا كجنس بشري، وليس حالة غريبة عنه. وما كنا لنتوصل إلى ذلك، على سبيل المثال، لو لا اللغة، التي لا تنتهي إلى سوى لأنها تنتهي إلى الجنس البشري أولاً.

إن ما دعوناه جبًا هو الطريقة التي يمكن فيها أن نصالح بحثنا وراء الإشباع الشخصي مع حقيقة أننا حيوانات اجتماعية. فالحب يعني أن تخلق لفرد آخر الفضاء الذي يمكنه فيه أن يزدهر، في ذات الوقت الذي يبادل فيه ذلك. فيغدو إشباع كل منكما الأساس لإشباع الآخر. وعندما ندرك طبيعتنا بهذه الطريقة، نكون في أفضل حالاتنا. وهذا جزئياً لأن إشباع أنفسنا بطرق تمكن الآخرين من إشباع أنفسهم يقضي أيضاً على الجريمة والاستغلال والتعذيب والأنانية، وما شابه. لكن بالحاق الأذى بالآخرين، فإننا على المدى الطويل نلحق الأذى بأنفسنا ونخول دون إشباعنا، الذي يتوقف على حرية الآخرين في المشاركة فيه. وبما أنه ما من تبادلية حقيقة إلا بين متساوين، يشكل القمع واللامساواة على المدى الطويل معوقاً ذاتياً. والحق، إن هذا كله يخالف النموذج الليبرالي للمجتمع، الذي يكفيه إن أنا حميت ازدهاري الشخصي والفردي من تدخل فرد آخر. ذلك أن الآخر ليس في الأساس سبب وجودي، بل تهديد محتمل لوجودي. وهذا ينطبق أيضاً على أرسطو، رغم إيمانه المعروف بأن البشر حيوانات سياسية. فأرسطو لا يرى إلى الفضيلة أو

الرفاہ علی أنہما علائقیان فی الأساس. صحیح أنه یرى الآخرين ضرورة لا غنى عنها فی ازدهار المرء، وأن حیاة العزلة لا تلیق سوی بالآلهة أو الوحوش. إلا أن إنسان أرسطو، مثلما لاحظت السدیر ماکتایر، غریب عن الحب<sup>(۱)</sup>.

لا يزال الافتراض القائل إن معنی الحیاة هو أولاً شأن شخصی حیاً یرزق وعلى خیر حال. یكتب جولیان باغینی أن "البحث عن المعنی هو أمر شخصی في جوهره" ، یشبک "القوة والمسؤولية لاكتشاف معنی لأنفسنا وتحديدہ بصورة أو بأخرى"<sup>(۲)</sup>. ویتحدث جون کوتینغهام عن الحیاة الحافلة بالمعنى بوصفها "حیاة ینشغل فيها الفرد في نشاطات حقيقة ومستحقة تعكس خیاره أو خیارها العقلاني كفاعل مستقل"<sup>(۳)</sup>. والحق، إن کلام کوتینغهام صحيح. لكنه یعكس نزعة فردانية شائعة في العصر الحديث، من حيث أنه لا ییری معنی الحیاة كمشروع مشترك أو تبادلي. كما لا یسجل أنه یکن بالتعريف ألا یكون هنالك معنی، سواء للحیاة أو أي شيء آخر، خاصاً بي وحدی. فإذا ما کنا نخرج إلى الوجود في واحدنا الآخر وعبر واحدنا الآخر، فإن کلام کوتینغهام ینطوي بلا شك على تضمینات قوية فيما یخص سؤال معنی الحیاة.

على ضوء وجهة النظر التي طرحتها تواً، نرى أن اثنين من أقوى المتنافسين في سباق معنی الحیاة - الحب والسعادة - ليسا متعارضین ذلك التعارض التام. فإذا ما كانت السعادة تُرى في لغة أرسطو على أنها الازدهار

۱ السدیر ماکتایر، تاریخ موجز للأخلاق (لندن، ۱۹۸۶)، ۸۰.

۲ باغینی، علام کل هنای، ۴، ۸۶.

۳ کوتینغهام، في معنی الحیاة، ۶۶.

الحر ملوكاتنا، وإذا ما كان الحب ذلك الضرب من التبادلية الذي يمكن هذا من الحدوث بأفضل صورة، فإنه ما من صراع حاسم ونهائي بين الاثنين. كما أنه ما من تعارض بين السعادة والمعايير الأخلاقية، بالنظر إلى أن معاملة الآخرين معاملة عادلة ورحيمة هي في الميزان الأكبر للأمور واحدٌ من الشروط الالزمة لازدهار المرأة الخاص. وبالنتيجة، ما من داع عظيم للقلق بشأن الحياة التي تبدو ذات معنى بمعنى أنها خلقة، ديناميكية، ناجحة وناجزة، والتي في الوقت ذاته تتتألف من تعذيب الآخرين أو دَوْسَهُم. كما أن المرأة، على ضوء هذه النظرية، ليس مرغماً على الاختيار بين عدد من المرشحين المختلفين للحياة الحية، مثلما يوحي جولييان باغيني أنه يجدر بنا أن نفعل. حيث يقترح مجموعة من الاحتمالات لمعنى الحياة - السعادة، الإيثار، الحب، الإنجاز، خسارة النفس أو إنكارها، اللذة، الخير الأعظم للجنس البشري - ويوحي على طرازه الليبرالي أن ثمة حقيقة ما فيها جميعاً. وبالنتيجة يطور نموذجاً مؤلفاً من مكونات عدة. ويرى أن بمقدور واحدنا، بأسلوب مصمم الأزياء، أن ينتقي ما يريد من هذه البضائع المتنوعة ويمزجها في حياة تناسبه بصورة خاصة.

من الممكن، على أية حال، أن نرسم خطأً عبر نقاط باغيني ونرى أن من الممكن جمع معظم هذه البضائع بعضها مع بعض. خذ، كصورة عن الحياة الحية، فرقة جاز<sup>(١)</sup>. إن فرقة جاز ترتجل تختلف كما هو واضح عن أوركسترا سيمفونية، لأن كل عازف في الفرقة حر إلى حد بعيد في التعبير عن نفسه

١ أنا مدين بهذه الصورة لـ ج. أ. كوهين.

بالطريقة التي يحب. لكنه يقوم بذلك بحساسية المتلقى للأداء الذي يعبر فيه كل واحد من العازفين الآخرين عن ذاته. والتناغم المعقد الذي يشكلونه لا يأتي من العزف من منظور جمعي، إنما من التعبير الموسيقي الحر لكل عازف إذ يتصرف كأساسٍ للتعبير الحر للعازفين الآخرين. وفيما تزداد براعة كل عازف، يستمد الآخرون الإلهام منه وتبعد حماستهم مستويات أعلى. ما من تضارب هنا بين الحرية و"خير الكل"، إلا إن الصورة هنا هي العكس من الصورة الشمولية. فعلى الرغم من أن كل عازف يساهم في "خير الكل الأعظم"، إلا أنه لا يفعل ذلك بدافع من التضحية غير المستحقة بالنفس إنما ببساطة بالتعبير عن نفسه. ينطوي ذلك على إدراك للذات، إنما وحسب من خلال فقدان للنفس في الموسيقا ككل. كما ينطوي على إنجاز، لكنه ليس مسألة بحاج يعلی من شأن النفس. بل يعمل الإنجاز، أو الموسيقا ذاتها، كوسط للعلاقة بين العازفين. ومن هذا التناغم الفني تحصل على لذة، وبما أنه ينطوي على إشباع أو إدراك حر للطاقات، فإنه ينطوي أيضاً على سعادة بمعنى الازدهار. ولأن هذا الازدهار متبادل يكمن القول، بجاذبية ومن وجهة نظر قياسية، أن هناك خرباً من الحب أيضاً. يكن، طبعاً، أن نفعل ما هو أسوأ من افتراض أن هذه الحالة هي معنى الحياة، بمعنى أنها ما يجعل الحياة ذات معنى، من وجهة نظر أشد خلافية، بمعنى أننا عندما نتصرف بهذه الطريقة، ندرك طبيعتنا بالطف صورها.



١٢ صورة

نادي بوينا فيستا الاجتماعي .

هل الجاز، إذن، هو معنى الحياة؟ ليس بالضبط. وإنما الهدف هو أن نبني هذا الشكل من المجتمع على نطاق أوسع، وهذه مشكلة سياسة. ما من شك في أن هذا مطعم طوباوي، لكنه ليس أسوأ مطعم من هذا النوع. إن الهدف من تطلعات كهذه هو أن توجهنا في اتجاه معين، بصرف النظر عن أننا مجبرون على التقصير دون الهدف بصورة تدعوا إلى للرثاء. أرى أن ما نحتاجه هو شكل من الحياة مفتقر تماماً إلى الهدف، تماماً كما هو أداء الجاز مفتقر إلى الهدف. وبدل أن نقضيها في خدمة هدف منفعة أو غاية ما ورائية سامية، أرى أن الحياة مَسْرَّة في ذاتها، لا تحتاج إلى مسوغ سوى وجودها الخاص. وبهذا المعنى، فإن معنى الحياة قريب بصورة مثيرة للاهتمام من اللامعنى. وليس على المؤمنين الدينين الذين يجدون هذه النسخة من معنى الحياة غير جالية للطمأنينة إلى حد بعيد سوى أن يتذكروا أن الله أيضاً هو غاية ذاته وأساسها وأصلها ومنطقها ومسرتها، وأنه بالعيش بهذه الطريقة وحسب أن يكون بمقدور البشر المشاركة في حياته. يتحدث المؤمنون أحياناً كما لو أن الاختلاف الرئيس بينهم وغير المؤمنين هو أن معنى الحياة وغايتها بالنسبة إليهم يكمنان خارجها. غير أن هذا ليس صحيحاً تماماً حتى بالنسبة للمؤمنين. فعلم اللاهوت التقليدي يرى أن الله يتعالى على العالم، لكنه يتجلى كبعد فيه. ومثلاً يعلق فييتغنشتدين في مكان آخر: "إذا ما كان هنالك حياة أبدية، فلا بد أنها هنا والآن. إن اللحظة الراهنة، وليس تعاقب هذه اللحظات إلى ما لا نهاية، هي التي تشكل صورة الحياة الخالدة".

هل انتهينا ، إذن ، من هذه المسألة مرة واحدة وإلى الأبد؟ من مظاهر الحداثة أنها قلما تنتهي من أي مسألة هامة إلا فيما ندر . فالحداثة ، مثلما قلت سابقاً ، هي الحقبة التي نتوصل فيها إلى تعرف أننا لا يمكن أن نتفق حتى على أشد المسائل حيوية وجوهرية . وما من شك في أن جدالاتنا المستمرة حول معنى الحياة سوف تثبت أنها خصبة ومثمرة . لكن في عالم حيث نحيا في خطر عظيم ، فإن فشلنا في إيجاد معانٍ مشتركة ينذر بالخطر بقدر ما يهدنا بالقوة .

## قراءة إضافية

### ١. أرسطو وأخلاق الفضيلة

كتاب أرسطو الأوثق صلة بموضوع هذا الكتاب هو **الأخلاق النيقوماخية**، متوفّر في نسخة بقلم جوناثان بارنز (*Penguin Classics* هارموندزورث ١٩٧٦). كما نشر بارنز مقدمة مفيدة إلى أرسطو في سلسلة مقدمة قصيرة جداً (أكسفورد ٢٠٠٠)، وإن كانت لا تعني في قسمها الأعظم بفكرة الأخلاقي. انظر أيضاً د. إس. هتشنسون **فضائل أرسطو** (لندن، ١٩٨٦)، وجوناثان لير، **أرسطو: الرغبة في الفهم** (كامبردج، ١٩٨٨).

يمكن الوعوّ على دراسات أوسع في كتاب **السدير ماكتاير**، **تاريخ موجز للأخلاق** (لندن، ١٩٦٨) و **ما بعد الفضيلة** (لندن، ١٩٨١). كما قدّمت روزاليند هرستهاوس مؤخراً دراسة مسلطة للضوء بعنوان في **أخلاقيات الفضيلة** (أكسفورد، ١٩٩٩).

### ٢. شوبنهاور

عمل شوبنهاور الرئيس، والوحيد المشار إليه في هذا الكتاب، هو **العالم إراده وتمثيل**، تحرير إ. ف. باين، مجلدين (نيويورك، ١٩٦٩). يمكن الوعوّ

على دراسات مفيدة لـ شوبنهاور في باتريك غاردينر، *شوبنهاور* (هارموندزورث، ١٩٦٢)، وبريان ماغي، *فلسفة شوبنهاور* (أكسفورد، ١٩٨٣). كما يمكن الوقوع على دراسة أشد إيجازاً في تيري إينغلتون *أيديولوجياً الاستاطيقي* (أكسفورد، ١٩٩٠)، الفصل السابع.

### ٣. نيتشه

أعمال نيتشه المقتبسة في هذا الكتاب هي *إرادة القوة* (نيويورك، ١٩٧٥)، *وراء الخير والشر، ولادة المأساة*. ويمكن إيجاد العملين الأخيرين في وولتر كوفمان (محرر)، *كتابات رئيسة من نيتشه*، وهو مجموعة منتقاة من نصوص نيتشه. ومن المقدمات التقليدية لفكرة: وولتر كوفمان، *نيتشه، الفيلسوف، عالم النفس وال المسيح الدجال* (نيويورك، ١٩٥٠)؛ ر. ج. هولينغديل، *نيتشه: الإنسان وفلسفته* (لندن، ١٩٦٤)؛ وآرثر س. دانتون *نيتشه فيلسوفاً* (نيويورك، ١٩٦٥). انظر أيضاً كيث آنسل بيرسون، *نيتشه* (أكسفورد). هنالك أيضاً دراسة أشد أهمية بقلم ريتشارد شاكت، *نيتشه* (لندن، ١٩٨٣).

### ٤. فيتنشتين

كتاب *The Tractatus Logico-Philosophicus* الذي نشر لأول مرة في لندن في العام ١٩٦١، متوفّر في شكل مختصر في أنتوني كيني

(محرر)، *قارئ فيتنشتين* (أكسفورد، ١٩٩٤). انظر أيضاً كتاب *فيتنشتين مباحث في الفلسفة*. ترجمة ج. إ. أنسكومب (أكسفورد، ١٩٥٢)، *والثقافة والقيمة*، ترجمة بيتر وينش (شيكاغو، ١٩٨٠).

لأجل مقدمات إلى فكر فيتنشتين، انظر د. ف. بيرز، *فيتنشتين* (لندن، ١٩٧١)، وأنتوني كيني، *فيتنشتين* (هارموندزورث، ١٩٧٣). ثمة مقدمتان متأخرتان، واضحتان ومفيدةتان، بقلم أ. س. غريلينغ، *فيتنشتين* (أكسفورد، ١٩٨٨)، وراي مونك، *فيتنشتين* (لندن، ٢٠٠٥). مونك هو أيضاً مؤلف سيرة ممتازة، لودفيغ فيتنشتين، واجب العبرى (لندن، ١٩٩٠). ثمة دراسة أخرى أشد تطوراً إنما مشبعة بالمثل بقلم ج. ب. بيكر و ب. م. إس. هاكر، *فيتنشتين: الفهم والمعنى* (أكسفورد، ١٩٨٠).

## ٥. الحداثة وما بعد الحداثة

ثمة إلماعات متعددة خلال الكتاب إلى هاتين الحركتين الثقافيتين، اللتين قد يحب القارئ أن يطلع عليهما مزيداً من الاطلاع. لجهة الحداثة، فإن تحفة بيتر كونراد عصور حديثة، *أماكن حديثة* (لندن، ١٩٩٨) تستحق الاطلاع. وثمة دراسة فكرية ممتازة بقلم مارشال بيرمان، *كل ما هو صلب* ينصلح في الهواء (لندن، ١٩٨٢). انظر أيضاً ريموند ويليامز، *سياسة الحداثة* (لندن، ١٩٨٩)، وت. ج. كلارك، *داعياً للفكرة* (نيوهافن و لندن، ١٩٩٩).

لجهة ما بعد الحداثة، انظر جان - فرانسوا لويتار، *الحالة ما بعد الحداثة* (مينابوليس، ١٩٨٤)؛ إيهاب حسن، *الدور ما بعد الحديث* (إيشاكا، نيويورك، ١٩٨٧)؛ ديفيد هارفي، *حالة ما بعد الحداثة* (أكسفورد، ١٩٩٠)؛ و بيри أندرسون، *أصول ما بعد الحداثة* (لندن، ١٩٩٨). يمكن الوقوع على دراسات أشد إيجازاً لهذا النمط الفكري السائد في آليكس كالينيكوس، في *مواجهة ما بعد الحداثة* (أكسفورد، ١٩٩٦). ثمة دراسة أخرى أشد صعوبة وأهمية بقلم فريديريك جيمسون، *ما بعد الحداثة، أو المنطق الثقافي للرأسمالية المتأخرة* (دورهام، نورث كارولينا، ١٩٩١).

## ٦. ماركس

آراء ماركس في 'كينونة الجنس البشري' والطبيعة الإنسانية موجودة بصورة رئيسية في كتابه *مخطوطات اقتصادية وفلسفية* في العام ١٨٤٤. وقد أعيدت طباعته من بين أماكن أخرى في ل. كوليتبي (محرر) *كارل ماركس: كتابات مبكرة* (هارموندزورث، ١٩٧٥). لأجل شروحات لهاتين المسألتين، انظر نورمان غيراس، *ماركس والطبيعة الإنسانية* (لندن، ١٩٨٣)، وتيري إينغلتون، *أيديولوجيا الاستاطيقي* (أكسفورد، ١٩٩٠)، ف. ٨. مقالة لوي التوسر الأوثق صلة بمساجتي هي 'في الأيديولوجيا وأجهزة الدولة الأيديولوجية' في *لينين والفلسفة* (لندن، ١٩٧١).

## ٧. فرويد

يشكل كتاب فرويد **محاضرات تمهيدية في علم النفس** (هارموندزورث، ١٩٧٢)، واحدة من أفضل المقدمات إلى بعض من مبادئه العامة. وي يكن الواقع على نقاشه نزوة الموت من بين أماكن أخرى في مأواه مبدأ اللذة، ترجمة ج. ستراشي، المكتبة التحليلية النفسية الدولية، تحرير إ. جونز، ٤ (لندن، ١٩٥٠). يطور هذه الشيمة نورمان أ. براون في **الحياة ضد الموت** (لندن، ١٩٥٩). لأجل شروحات أعم عن فرويد، انظر فيليب ريف، **فرويد: عقل الأخلاقي** (شيكاغو و لندن، ١٩٥٩)، وبول ريكوير، **فرويد و الفلسفة** (نيوهافن و لندن، ١٩٧٠).

## ٨. أعمال أخرى

تقت الإشارة أيضاً إلى الأعمال التالية في الكتاب:

جوليان باغيني، **علام كل هذا؟** (لندن، ٢٠٠٤)

إشعيا برلين، **أربع مقالات في الحرية** (أكسفورد، ١٩٦٩).

جون كوتينغهام، **في معنى الحياة** (لندن، ٢٠٠٣).

تيري إينغلتون،  **ضد المزاج : مقالات منتقاة ١٩٧٥ - ١٩٨٥** (لندن، ١٩٨٦)؛ وليام شكسبير (أكسفورد، ١٩٨٦)؛ والعنف الذي : فكرة المأساوي (أكسفورد، ٢٠٠٣).

فرانك فاريل، **الذاتية، الواقعية و ما بعد الحداثة** (كامبريدج، ١٩٩٦).

مارتن هيدغر، **الكينونة والتاريخ** (نيويورك، ١٩٦٢).

السدير ماكتاير، **الحيوانات الاتكالية العاقلة** (لندن، ١٩٩٨).

جان بول سارتر، **الكينونة والعدم** (لندن، ١٩٨٥)، و **الغثيان** (هارموندزورث، ١٩٦٣).

روجر سكروتون، **الفلسفة الحديثة** (لندن، ١٩٩٤).

ماكس ويبر، **مقالات في علم الاجتماع**، تحرير ه.ه. غرث و س. رايت ميلز (لندن، ١٩٩١).













نتساءل جميعاً عن معنى الحياة. فهل من جواب؟  
وإذا كان ثمة جواب، فهل نحن من يقرره؟ أم ثراءه  
سؤال زائف؟ يعالج تيري إيغلتون هذا السؤال اللامع  
معالجة ذكية ومحفزة، ليقدم في النهاية جوابه  
الخاص.

«يقدم إيغلتون لشكلة معنى الحياة حلاً هادياً ينبع  
على اطلاع واسع فضلاً عن كونه مشوقاً»  
جون كوتينغهام

«ينتقل إيغلتون بأسلوب يكشف عن جرأة  
وحمسة متقدة وثقة بالنفس وتدبر محكم، من  
السخرية اللاذعة من بعض المزاعم القائمة والهزء  
بها ونسفها إلى تقديم وجهة نظر محددة  
وصارمة»

مارينا وورتر

معنى  
الحياة

